
 

25 

 

 

Antrópico e transumano: o paradoxo do 

Antropoceno 
 

 

 https://doi.org/10.21814/anthropocenica.6278 

 

 

Irene Borges-Duarte 
Universidade de Évora 

Portugal 

ibd@uevora.pt 

ORCID: 0000-0002-5218-6754 

 

 
Resumo 

Partindo do lema da Tyrell Corporation, “more human than human”, como expressão de um projeto de 

mundo inerente à civilização tecnológica, a que pertencemos inequivocamente, procurarei mostrar que nas 

designações várias – científicas e culturais – do que corresponde à Idade do Homem, proposta pelos 

geólogos, reside um insuperado paradoxo. Não é, na verdade, o homo humanus que a configura, mas o 

mero correlato antrópico do universo observável. Esta referência, que procede da astrofísica, consiste numa 

“inteligência”, concebida como eminentemente neutra, alheia ao mundo da vida e carente de empatia, e, 

por isso, destinada a não ser nunca propriamente humana, mas sim à maneira do que hoje chamamos AI. 

 

Palavras-chave 

Antropoceno, Humano, Transumano, Pós-humano, Princípio antrópico 

 

 

Abstract 

Starting from the Tyrell Corporation's motto, "more human than human", as an expression of a world project 

inherent to technological civilisation, to which we unequivocally belong, my aim is to show that in the various 

designations - scientific and cultural - of what corresponds to the Age of Man, proposed by geologists, lies 

an unsurpassed paradox. It's not actually the homo humanus that shapes it, but the mere anthropic correlate 

of the observable universe. This reference, which comes from astrophysics, consists of an “intelligence”, 

conceived as eminently neutral, alien to the world of life and lacking empathy, and, therefore, destined never 

to be properly human, but in the manner of what is now called AI. 

 

Keywords 

Anthropocene, Human, Transhuman, Posthuman, Anthropic principle. 

 

 

 

More human than human is our motto. Assim definia a sua empresa o 

presidente da Tyrrell Corporation no filme que saiu a público em 1982: Blade 

Runner, de Ridley Scott. Pregnante, como o selo de uma visão de época: o cunho 

de uma aspiração em pleno curso de realização. A sua sequela, de Denis de 

Villeneuve, nos cinemas em 2017, retrata a previsão a 30 anos de distância (de 

2019 a 2049) do progresso do mesmo, com a mesma identidade equívoca do 

humano, num patamar só ligeiramente mais adiante de hibridação genética e de 

desertificação ambiental. Nada de novo: mais desolado, se possível, mas num 

horizonte de continuidade virtual do que apenas se prolonga. A ficção dá imagem 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

26 

à dinâmica desejante – temerosa mas entusiasticamente imparável – do projeto 

de mundo em que nos encontramos coletivamente embarcados, quer queiramos 

quer não. É um retrato panorâmico do transumano.1 

Este dá-se, porém, no seio de um ecossistema planetário, que se move no 

espaço-tempo do universo, mas também no seu próprio, na correspondente 

evolução dos seus componentes materiais, interatuantes entre si, segundo os 

ritmos de rotação e translação do seu trânsito pelo espaço cósmico. O lugar 

assim situado constitui a casa dos humanos e dos seus pares não humanos. Essa 

casa não pode desmentir a sua pertença ao esforço urbanizador da civilização, 

que na sua intervenção cria algo novo, que se acrescenta e chega a sobrepor-se 

ao que antes já havia, quando as espécies humanas ainda não tinham surgido. A 

essa idade planetária, que se manifesta derivada da ação humana, tem-se vindo 

a chamar Antropoceno. Os geólogos, que lançaram a designação, não estão bem 

de acordo acerca da sua validade científica, nem do que deve considerar-se 

como seu início diferencial. Mas já não há quem pare o modo de falar cultural, 

em que o termo se usa, com sentido. 

Ora, eu gostaria, ainda, de colocar esta linhagem no contexto 

macrocósmico do universo a que pertencemos, estejamos ou não ancorados no 

planeta Terra, de que não paramos de nos desprender, seja tecnologicamente, 

pela conquista do espaço em torno, seja ideológica e ficcionalmente, pela 

invenção de sucedâneos de diversos tipos, seja até, poeticamente, pela 

imaginação de vias alternativas aos modos de vida culturalmente sedimentados. 

Que significa, nesse contexto ampliado, o acontecimento humano – isto é, a 

repercussão da intervenção do homem ao longo da sua tão curta presença na 

história do universo? Desempenha sequer algum papel? Deixa no movimento do 

cosmos algum registo digno de nota? E, se assim fosse, que importância poderia 

ter essa figura reflexa ou especular na autoconsciência microcósmica da 

condição humana? A hipótese científica do chamado “princípio antrópico” pode 

ajudar a definir os seus contornos ou, pelo menos, o seu carácter eminentemente 

relacional. 

Da interação destes três vetores surge a minha presente proposta: a da 

insondabilidade do que está a acontecer ao universo, trazido pela mão-mente 

humanas, na sua intervenção tecnológica imparável. A Idade do Homem pode 

ser, paradoxalmente, a do acontecer de outra coisa, que não é propriamente des-

humana mas, simplesmente, não propriamente humana. 

 

 

 

 

1 O presente texto procede, junto com outros dois, em curso de publicação, de um trabalho sobre 

a temática da tecnologia na sua fenomenologia e manifestação cultural, enquanto aspiração ou 

disposição natural – à maneira kantiana – do humano ao transumano. Vejam-se Borges-Duarte 

(2025: 23-39) e Borges-Duarte, (2025, no prelo. 



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

27 

1. Prolegómenos não antropocêntricos: o Antropoceno 

Desde há uns decénios, os investigadores têm vindo a designar como 

“Antropoceno” a era geológica em que ação humana sobre o ecossistema 

planetário alcançou uma tal potência transformadora que não só constitui um 

fenómeno civilizacional ou histórico-cultural, como também um fenómeno 

propriamente terreste, geologicamente constatável como diferenciável das 

etapas anteriores da história do planeta. Na base dessa transformação está a 

capacidade humana de explorar cientificamente e agir tecnicamente, com os 

meios por essa via descobertos e implementados. Isto é: mediante a tecnologia. 

Não se trata meramente de uma referência ao que constitui a habilidade mais 

destra da mão e da mente humanas, capazes de aproveitar – às vezes, até por 

acaso, como dizia Ortega y Gasset – os recursos naturais e de construir 

artefactos, estrategicamente utilizáveis nos mais diversos âmbitos vitais e 

culturais. Trata-se de aquilo que é o uso do conhecimento científico em prol da 

invenção de formas metódicas e objetuais de pôr o planeta ao serviço da 

civilização. O que assim se menciona é o aparecer da tecnologia: um modo de 

vigência do produzir-se de algo novo, mediante a intervenção humana.  

A introdução desse novo poder na evolução do planeta Terra – na história 

cósmica, portanto – trouxe uma mudança, um acontecimento diferencial ou salto 

a uma nova etapa evolutiva. Essa introdução não se deu de repente, e sim 

processualmente, etapa a etapa, como amplamente comprovado pelos estudos 

quer pela via da Antropologia cultural, quer pelas da Filosofia da História e da 

História das Ciências e das Técnicas. Mas para a perspetiva  geológica não é 

essa história que conta, e sim a entrada em cena dos detritos nucleares, 

particularmente após o primeiro teste no, em 1946, a que vêm juntar-se, em 

crescente quantidade e variedade, poluente Atol de Bikini de amplo espectro, 

incluídos plásticos e cinzas industriais, cimento, metais e gases nocivos, que 

deixam vestígio mineralógico, além do registo do aquecimento global pelo efeito 

estufa, com aumento acelerado da extinção de inúmeras espécies e da 

modificação climática. Embora não haja consenso entre os cientistas da 

International Union of Geological Sciences2, a convicção acerca da pegada 

humana no destino do planeta Terra é já indelével.  

Numa abordagem filosófica, em que as ciências implicadas contam 

informativamente, de modo incontornável, mas penúltimo, creio pertinente ter 

igualmente em consideração os ingredientes formais do aparecer 

fenomenológico modal desta novidade geo-histórica: por um lado, (1) o ambiente 

ou atmosfera sociocultural que abre e promove as suas modalidades, efetivas 

e/ou potenciais; e por outro, (2) a co-relação de base para que estas remetem e 

 

2 Veja-se o recente artigo de Zhong (2024). Embora em tom de comentário divulgativo, passa-se 

revista à variedade de posicionamentos dos cientistas da prestigiosa International Union of 

Geological Sciences acerca da pertinência da introdução do Antropoceno como idade geológica 

e do seu incerto certificado de nascimento. 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

28 

em que se originam. Acerca do primeiro aspeto, vou limitar-se a referir que a 

experiência da novidade tecnológica pode descrever-se como impondo-se 

entusiasticamente e perpetuando-se tacitamente na rotina do taedium vitae, que 

lhe permite abrir-se, ela própria, ao acontecer de outra coisa3. Em contrapartida, 

considero imprescindível atender à singularidade da constelação planetária, que 

se deu na Terra dos Homens, na medida em que é determinante da denominação 

da Idade antropocénica. Fá-lo-ei, com a necessária brevidade, mediante uma 

referência sumária à interpretação cosmológica conhecida por “princípio 

antrópico”, descontextualizando a abordagem do que, habitualmente, tende a ser 

entendido num enquadramento estritamente antropocêntrico. 

 

2. O princípio antrópico. 

A consideração da problemática da tecnologia parece ter necessariamente 

como horizonte o mundo humano numa época avançada de desenvolvimento, 

em que os conhecimentos científicos são adquiridos num contexto de 

investigação altamente especializada e sistematicamente promovida no seio de 

instituições, públicas ou privadas, socialmente financiadas, com vista a 

finalidades diversas, de índole civil, militar ou cultural. A tecnologia é, 

indubitavelmente, um produto humano e serve os interesses das sociedades que 

alcançaram um patamar histórico de altura no progresso científico e das formas 

de vida. No ponto fulcral da perspetiva está a inteligência e conhecimento 

humanos, na sua capacidade de alcançar metas, estrategicamente selecionadas 

e conectadas entre si, a diferentes níveis.  

Uma leitura da história do mundo e da pluralidade das suas formas e vias, 

nos seus avanços e recuos, não pode deixar de constatar este facto 

antropológico, que encontra na espécie humana o acontecimento da vida 

inteligente, capaz não só de sobrevivência e de supremacia sobre outras 

espécies e até mesmo sobre os elementos, mas também de engendrar algo novo, 

transformando o ambiente em algo diferente do que seria sem a sua intervenção. 

Este fenómeno apresenta, porém, várias leituras. Se, por um lado, afirma a 

centralidade do acontecimento humano no quadro microcósmico, determina, por 

outro lado, a necessidade de interrogar cultural e, sobretudo, cientificamente o 

seu lugar e o seu papel na dinâmica macrocósmica. Max Scheler (1998), no final 

da sua vida, colocou essa questão numa das obras que podemos considerar 

fundacionais da Antropologia Filosófica, como disciplina: A posição do homem 

no cosmos, de 1928.  Mas investigadores do campo da Astrofísica formularam-

na, noutra perspetiva, no que se veio a chamar “Princípio antrópico”, integrando-

o como fator implicado no movimento geral do universo. 

 

3 Esta questão, complementar da presente, foi objeto de “Entusiasmo e tédio da tecnofania”, cuja 

versão abreviada, em que se incluía a seguinte exposição do princípio antrópico, foi inicialmente 

apresentada em Évora, no Colóquio Internacional Teofanias, em fevereiro de 2024.  



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

29 

A responsabilidade desta designação cabe ao físico Brandon Carter quem, 

pela primeira vez, em 1973, denominou desse modo a importância relativa da 

presença de vida inteligente na Terra, para a descrição da expansão do espaço-

tempo cósmico, atendendo às suas constantes físicas, experimentalmente 

constatáveis. Na sua versão mais suave (princípio antrópico fraco) limita-se a 

constatar a existência da função de um observador do universo, que corresponde 

à localização da vida humana na Terra. Na sua versão forte (princípio antrópico 

forte), postula a necessidade, neste universo em que o homem tem lugar, de que 

essa (sua) função de observador se produza, como momento inerente a esse 

mesmo universo. Se ela foi possível, é que é necessária. Pode ser que haja um 

multiverso, mas neste sistema em que se dão sínteses de carbono e em que, num 

planeta do sistema solar, surgiu e evoluiu vida compatível, é porque esta faz parte 

do plano evolutivo imanente à explosão originária. À margem de qualquer 

teodiceia, o argumento é, na verdade, tautológico: se há, é e tinha de ser. Tal 

como o compreendo, podia expressar-se à maneira do que Jacques Monod 

(1970) defendeu, no âmbito da biologia: tudo começa por acaso, mas continua 

por inexorável necessidade.  

A posição de Carter tem antecedentes (Dicke, 1957), percursores 

(Wallace, 1903), defensores e continuadores (Barrow & Tipler, 1986)4. Tanto 

Stephen Hawking, na História do Tempo (1988)5, como Roger Penrose (1989)6 

aceitam o princípio, pelo menos na sua versão fraca. Mas também são 

abundantes os detratores.  

 

4 Para uma informação genérica acerca das questões que a hipótese levanta, veja-se Barrow 

(1986). 
5 Veja-se Hawking (1996): “At first sight, it seems remarkable that the universe is so finely tuned. 

Maybe this is evidence, that the universe was specially designed to produce the human race. 

However, one has to be careful about such arguments, because of what is known as the Anthropic 

Principle. This is based on the self-evident truth, that if the universe had not been suitable for life, 

we wouldn't be asking why it is so finely adjusted. One can apply the Anthropic Principle, in either 

its Strong, or Weak, versions. For the Strong Anthropic Principle, one supposes that there are 

many different universes, each with different values of the physical constants. In a small number, 

the values will allow the existence of objects like carbon atoms, which can act as the building 

blocks of living systems. Since we must live in one of these universes, we should not be surprised 

that the physical constants are finely tuned. If they weren't, we wouldn't be here. The strong form 

of the Anthropic Principle is not very satisfactory. What operational meaning can one give to the 

existence of all those other universes? And if they are separate from our own universe, how can 

what happens in them, affect our universe. Instead, I shall adopt what is known as the Weak 

Anthropic Principle. That is, I shall take the values of the physical constants, as given. But I shall 

see what conclusions can be drawn, from the fact that life exists on this planet, at this stage in the 

history of the universe.” 
6 Veja-se Penrose (1989): “By the use of the anthropic principle either in the strong or weak form 

one might try to show that consciousness was inevitable by virtue of the fact that sentient beings, 

that is ‘we', have to be around in order to observe the world, so one need not assume, as I have 

done, that sentience has any selective advantage! In my opinion, this argument is technically 

correct, and the weak anthropic argument (at least) could provide a reason that consciousness is 

here without it having to be favoured by natural selection” (229). 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

30 

Como todas as afirmações científicas, não se trata senão de uma mera 

hipótese, lançada à discussão, suscetível de fortes controvérsias e de fáceis 

derivações interpretativas espúrias. A sua impossível falsificabilidade torna-a 

inábil para servir de ponto de partida axiomático para uma teoria científica. Mas 

aquilo que regista tautologicamente como facto e aquilo a que aponta 

conceptualmente como hipótese é de fundamental importância para o que 

considero ser uma interpretação não antropocêntrica da pertença da 

humanidade ao espaço-tempo surgido com o universo. É neste sentido que a 

menciono aqui.  

A constatação da presença necessária do observador humano no contexto 

cósmico e na sua inerente mecânica, sob observação, deteta, por um lado, (1) 

um vínculo (formulação fraca do princípio), ao mesmo tempo que, por outro lado, 

(2) põe em questão o que está implicado no conceito de “observação”. Que 

significa ser ob-jecto visado pelo ob-servador? A tecnologia suposta na 

possibilidade de observar denota, desde o primeiro momento, que não se trata 

meramente de ler os sinais celestes, como na astronomia praticada ao longo de 

séculos, nem de os interpretar, por exemplo, astrologicamente, mas sim de uma 

intervenção quanticamente integrável naquilo que é propriamente observado. O 

que determina uma forma híbrida de universo, aparentemente por este 

consentida (formulação forte). Sem imiscuir teodiceias, nem proceder a uma 

redução ao matemático, a área ontológica em questão é a de uma totalidade em 

que a inteligência humana ocupa um lugar correlativo, tendo um inegável papel 

na história cósmica, de que constitui um momento de autoconsciência ou 

autorreflexão. E se, na verdade, nesta correlação não prima a mera leitura 

inteligente, mas sim a consciência construtiva da tecnologia, não podemos 

limitar-nos a identificar “vida inteligente” com espécie humana. Temos de 

considerar que se trata, sim, de uma modalidade de “inteligência” que não é 

apenas capacidade mental, mais desenvolvida que a das restantes espécies – 

que também são inteligentes, não só noutro grau, mas de outra maneira – mas a 

virtualidade de ver para além do que é acessível à visão do factual e concreto: a 

inteligência tecnológica habilita uma realidade virtual, que não existia faticamente 

antes de ser inventada. Mas ela também faz parte das possibilidades do universo 

híbrido, de que participamos. E essa forma de ser, de que apenas somos 

partícipes, é a que postula o lugar da humanidade no cosmos. 

Tendo isto em conta, é de suma importância compreender como se dá e 

afirma, no microcosmos que é o ecossistema terreste, em que a vida humana 

surgiu, há milhões de anos, a possibilidade de observar inteligentemente o céu 

estrelado sobre as nossas cabeças. Essa observação foi inicialmente passiva, 

misto de admiração e espanto, antes de crescer com o apetrechamento técnico 

paulatino e mediante configurações teóricas, matematicamente consignadas na 

sua descrição estruturante. Mas, concomitantemente com essa adquisição de 

meios de penetração no mistério sideral, o próprio planeta, em que o 



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

31 

acontecimento “inteligente” se deu, foi-se transformando, cada vez mais 

poderosamente, sendo a inventiva humana um dos seus mais potentes e 

industriosos aliados. A atual identificação da nova época geológica como 

“Antropoceno” é um caso especial ou momento tectónico desse 

desenvolvimento cosmogónico. Na verdade, a civilização tecnológica é o 

correlato antrópico do universo observável.  

Mas, assim sendo, que figura desempenha essa função epocalmente 

determinada da resposta inteligente ao universo? Quem é e como se sente ser 

esse hipotético arconte cósmico – para usar a metáfora husserliana – do 

movimento sideral?   

 

3. A inteligência transumana 

Se voltamos a Blade Runner, para centrar-nos no que é uma leitura da 

mundividência e das expectativas de um futuro, não propriamente melhor, mas 

correspondente ao projeto – ao menos parcial – da Terra como espaço vital, 

encontramo-nos com uma pre-visão da aprimoração (enhancement) de algumas 

capacidades, limitadamente já presentes nos humanos, em detrimento de outras. 

São especialidades de inteligência ou de poderio, desenvolvidas unilateralmente, 

como funcionalidades técnicas estratégicas, para além do que a espécie humana 

tinha sido capaz ao longo da sua história. Os chamados “replicantes” têm tudo 

de humano, como hardware de implante e potencial desenvolvimento adaptativo 

aos meios e funções em que e para os quais estão programados viver. A 

conquista do espaço para finalidades exploratórias de diversos tipos é uma delas, 

mas também o cumprimento de atividades socioculturais e de ócio 

aparentemente mais elementares. Em todos, a engenharia genética incorpora a 

biologia à tecnologia mais avançada, aliada à mais limitada mundividência e ao 

mais estrito controle mediante o cânone temporizador da possível longevidade. 

Estão concebidos para a máxima inteligência, o supremo adestramento da sua 

força e uma aspiração de vida culturalmente mais limitada. É mera ficção 

científica? É mera expressão de desejo e medo? 

Gostaria de sublinhar duas coisas. A primeira é que usar como ponto de 

partida para uma reflexão filosófica a visão do mundo retratada numa ficção 

(cinematográfica ou literária) não é um procedimento a-científico nem, muito 

menos, delirante. Trata-se de tomar uma configuração cultural presente no 

imaginário de uma época, particularmente sensível ao acelerado 

desenvolvimento tecnológico e, muito especialmente, às derivas do 

transhumano, para sondar hermenêuticamente as aspirações e rumos do 

correspondente projecto. Je poetischer, je wahrer (Quanto mais poético, mais 

verdadeiro) – como dizia Novalis. Quanto mais genialmente criativo, tanto mais 

agudamente verdadeiro.  

No exemplo em questão, o projeto de mundo proposto pelo filme é o da 

Tyrrell Corporation: mais humano que o humano. Traduz limpidamente o design 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

32 

gerado pela aspiração ao transumano: a modificação para melhor das 

capacidades do género humano, mediante as mais sofisticadas tecnologias, quer 

no que respeita aos seus dotes cognitivos, quer à sua resistência física e à sua 

autossatisfação e bem-estar. Apenas falta, nesta ficção, a empatia, que marcaria 

a diferença das réplicas ao original. De algum modo, replicando os humanos, os 

não-humanos não seriam sensíveis à proximidade ontológica do outro, mas 

apenas ao seu carácter de objeto onticamente presente. Mas essa falha afetiva é 

também considerada, no foro psiquiátrico, sintoma e traço distintivo da 

esquizofrenia, sem que esteja em questão a descontinuidade homem-robot. 

Antes pelo contrário, pois, o que aqui assoma com carácter ontológico é a 

continuidade entre ambos, alertando para o estatuto híbrido do cyborg, que já 

Donna Haraway (1991) soube descrever como irredutível a uma conceção 

dicotómica de identidade (organismo/máquina; masculino/feminino; 

natureza/cultura; etc.) e mostrar na sua atualidade. Na verdade, a autoimagem 

do humano na atual fase civilizacional implica, inquestionavelmente, a sua 

incorporação protética de elementos tecnologicamente desenvolvidos, quer a 

título individual, quer cultural.    

A ética desta progressão vem necessariamente a reboque da corrida 

iniciada, pois não se pode prever o que só o processo em devir poderá 

evidenciar. Como acontece, nomeadamente, com a introdução da inteligência 

artificial nas máquinas. O observador inteligente do universo não só evolui 

enquanto humano, na sua própria história, mas muito para lá do humano que 

conhecemos, sem deixar de cumprir – como cyborg, como AI – a mesma função 

de correlato antrópico do que é (por ele) observável. Já não é a vida à maneira 

humana, tradicionalmente entendida, que é assim mencionada, mas o que ela 

trouxe consigo e fez aparecer: a inteligência e poder tecnologicamente 

enriquecidos.  

A segunda referência que quero vincar tem que ver com a limitação ética, 

derivada da insuficiente futurologia ligada a um processo altamente complexo e 

de demasiadas variáveis livres. Mais livre que a própria liberdade humana, 

porque ligada ao ainda insondável. Com razão, Hans Jonas (1994) fala de uma 

heurística do medo (Furcht) a propósito dos imperativos de uma ética não utópica 

para a época tecnológica7. Mas o medo inibe, porque atende ao que já pode 

esperar-se como possibilidade de um perigo. Ora a dinâmica impulsada 

 

7 “Que pode servir-nos de bússola? O perigo antevisto ele mesmo. Só nos relâmpagos 

procedentes do futuro, na mostração antecipada da sua escala planetária e do seu poço humano 

se poderão descobrir os princípios éticos de que poderão derivar-se as novas obrigações do 

novo poder. É a isto que eu chamo heurística do medo.” (7-8). E também: “é necessária uma 

heurística do medo, que não se limite a descobrir e expor um novo objecto em geral, mas que 

tome conhecimento do particular interesse moral que ele, pela primeira vez, reclama.” (1984: 

392). O enraizamento heideggeriano desta função do medo é também explícito: “A 

responsabilidade é o cuidado [Sorge] reconhecido como obrigação para com outro ser, que se 

torna uma preocupação [Besorgnis] devido à ameaça da sua vulnerabilidade.” (391).  



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

33 

tecnologicamente já não é estritamente humana, não é transportada por via dos 

afectos, mas pelos esquemas algorítmicos aplicados em função de objetivos, 

definidos pela própria máquina na sua programação, capaz de escolher por si e 

inventar, adaptando-se ao que vai construindo e encontrando. A máquina não 

tem medo. O universo observável torna-se correlato de uma inteligência 

afetivamente neutra, tecnicamente destemida e livre. Isto é, sem limites à sua 

desejada eficácia. O princípio antrópico revela-se no seu âmago mais radical, 

decididamente transumano, sem deixar de progredir no contexto pós-humano do 

Antropoceno.  

 

4. O paradoxo. 

Restam-nos duas questões principais, para terminar: por um lado, a da 

procura de vias humanas de racionalização não unilateral deste processo – ou 

seja, as questões éticas, produzidas neste trajeto; por outro, a questão de fundo, 

acerca do que ainda pode considerar-se humano nesta geo-cultura 

antropocénica. São problemas maiores, que apenas vou mencionar 

sinopticamente.  

Vou remeter a primeira para Coeckelberg (2010; 2013), que, por diversas 

vias, alerta para a necessidade de uma atenção estratégica aos riscos e 

vulnerabilidades humanas, para as ir gerindo mediante o que, numa clara 

evocação quer de Günther Anders, quer de Hans Jonas, chama uma “heurística 

da imaginação e da emoção”8, como átrio de uma “ética da vulnerabilidade”, na 

procura de detetar, com a sensibilidade afetiva, os riscos do império tecnológico, 

e de lhes fazer frente imaginativamente, introduzindo potenciais desvios ao 

design inicial. Ao contrário do medo inibidor, tratar-se-ia, antes, de atender 

estritamente aos processos em curso, para antecipar o seu rumo e poder 

contrariá-lo ou desviá-lo, se necessário, no momento oportuno. Mais que uma via 

de cálculo de riscos, de carácter incontornavelmente probabilístico, parece-me 

apontar-se aqui para uma hermenêutica que atende às modalidades existenciais, 

às formas de vida, epocalmente situadas, que podem ou não suportar as novas 

derivas tecnológicas, desenvolvendo respostas comportamentais criativas ou, 

pelo menos, ajustadas ao desafio que a inovação significa. A imaginação – não o 

medo – é, pois, proposta como uma ferramenta essencial para lidar com a 

responsabilidade moral, nomeadamente na engenharia, especialmente sob 

condições de opacidade epistémica. Para Coeckelbergh (2010), num mundo 

tecnológico complexo, onde as ações dos engenheiros e suas consequências 

 

8 Veja-se a este propósito a análise de Pieter Lemmens (2014), muito atento à herança jonasiana 

e andersiana, mas focado na novidade que Coeckelbergh vem trazer: “To be alive is to be 

vulnerable. […] What distinguishes human life in this respect is the fact that it is consciously aware 

of this condition and is therefore able to act upon it. And this is all that technology is all about, 

accordingly to Mark Coeckelbergh. […] Technology is both the solution and the problem: it is used 

to struggle against our vulnerabilities, but at the same time it engenders all kind of new 

vulnerabilities (153-154). 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

34 

estão interligadas com muitos outros fatores e agentes, a transparência total é 

impossível. Portanto, a imaginação pode ajudar qualquer agente ou, investigador 

a reconstruir um mundo, imaginando uma história e um futuro, e prever 

consequências para outros em tempos e lugares distantes. O que, 

evidentemente, envolve um esforço consciente para estender heuristicamente a 

capacidade de imaginar e sentir, para promover as responsabilidades morais no 

contexto tecnológico contemporâneo. Ou seja: recuperar o mais reconditamente 

humano, ignorado na figura do observador inteligente do universo! 

Ora, a esta ponderação é também inerente o uso dos meios disponíveis 

para contabilizar e explorar os dados recolhidos, com a maior acuidade e alcance 

– como pode, hoje, ser expectável pelo recurso à AI, muito concretamente. 

Portanto, a hibridação do observador responsável constitui, já, um elemento da 

própria decisão a tomar. A esta ética heurística cabe, portanto, o ingente desafio 

de jogar um jogo cujas regras a transcendem, e cujo único imperativo parece ser 

o da escolha do melhor, isto é, de aquilo que se oferecer a favor de um 

melhoramento ou aprimoramento da vida (humana), individual ou coletivamente 

considerada. O que nos deixa, porém, na maior das fragilidades: a precariedade 

da situação hermenêutica, num trânsito para o desconhecido, para o qual não se 

possui nem chave prévia nem critério de juízo validado. Vulnerabilidade total, 

portanto. Também da imaginação. 

Esta situação permite-me saltar, então, à segunda questão acima 

enunciada, com a qual quereria terminar: que fica de humano nesta geo-cultura 

antropocénica, mediada formalmente pelas tecnologias reconfiguradoras do que, 

tradicionalmente, assim era designado? Seja transumana, seja pós-

humanamente considerada, a espécie já é – ela mesma – outra: desnaturalizada 

e mutante, desvinculada do pretendido universalismo, que constituiu a sua 

consciência da história de séculos e de milénios. Sem que, contudo, se dilua nem 

desfaça a vulnerabilidade da sua condição transitiva, nesse sentido a que Rosi 

Braidotti (2002 e 2015) chama “metamorfose”9 e compreende, deleuzianamente, 

como “nómada”, na travessia dos tempos, mediante a mudança e os múltiplos 

encontros. Neste contexto, diz esta autora que “o desafio da condição pós-

humana consiste em aproveitar as oportunidades oferecidas pelo ocaso da 

posição de sujeito unitário, sustentada pelo humanismo” (Braidotti, 2015: 69). E, 

 

9 Braidotti (2002) centra-se em várias diferenças binárias (de género, entre o eu e o outro, o 

europeu e o estrangeiro, entre o humano e não humano), defendendo que há uma ambivalência 

sistemática e estrutural nas representações culturais contemporâneas do mundo globalizado, que 

está mediado tecnologicamente, é etnicamente misto e alcançou consciência das implicações da 

diferença de género. Esta caracterização do humano define-o como plural e mutante, imerso num 

processo de mudança, que é irredutível a uma imagem unitária de uma essência identitária. 

Braidotti (2015), leva esta linha de pensamento à discussão acerca da distinção tradicional entre 

o humano e o não humano de um ponto de vista não-humanista, alheio à consideração de uma 

“natureza” humana, e dando a ver como a superação da noção tradicional de sujeito pode 

permitir dar um sentido flexível à questão da identidade e abrindo múltiplas possibilidades, 

culturalmente integráveis.  



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

35 

um pouco mais à frente, “em vez de recair nos hábitos de pensamento 

sedimentados e institucionalizados, […] nos pormos à prova, saltando aos 

paradoxos dos nossos dias. Mas, para isso, necessitamos uma nova criatividade 

intelectual. (Braidotti, 2015: 70). Esta aceitação da exposição a um estatuto novo, 

que reconhece como seu carácter a instabilidade, redefine o humano como 

protagonista da transitoriedade da sua situação, como um habitante do mundo 

em que, na verdade, não tem propriamente lugar onde sediar-se, onde 

permanecer na quietude do estável.  

Nesse trânsito, hoje acelerado, creio, porém, que perdura ainda – como 

possibilidade, à maneira de um efeito doppler – essa forma comemorativa de 

memória, que é a recordação saudosa do ter sido, guardado como vínculo ao 

que ainda somos, ao que não deixamos de ser. Saudade não é mera nostalgia do 

passado, que passado está; é saudação em presença cardial ou cordial, do que 

não passou, porque vive e pervive nas formas de vida, nos estilos do habitar no 

mundo, que é o que de humano ainda pode permanecer. O vínculo com as 

tradições de cada um, nos círculos a que crê pertencer; os cheiros e sabores da 

infância, perdidos mas achados, de repente, numa ocasião fortuita; aquele 

recanto da paisagem nunca esquecida, guardado no coração; aquele olhar, que 

despertou a experiência mais profunda de humanidade. Tudo isso – “lágrimas na 

chuva”. Não são mais que lampejos de um habitar no mundo pelos afetos: 

fotogramas… talvez implantados, falsos ou verdadeiros, no seu espaço-tempo 

demorado e súbito. Na Terra, mutante, sem terra, mas em guarda, graças à sua 

memória, o humano, apesar de em devir, vai ficando, contudo, sempre 

simultaneamente apegado aos vestígios do vivido, ao vínculo, que só por tal 

apego se não perde. O contraste entre o que está a ser (chamado a ser) e o que 

quer continuar a ser (a sentir-se ser) é emblema do seu carácter transitivo, 

instável, paradoxal.  

Ora, tudo isto é, justamente, o que escapa à consideração unilateral do 

princípio antrópico e do Antropoceno, de que falam os homens de ciência. A 

condição humana, no seu devir, não caracteriza o correlato “humano” do 

universo observável, nem pertence à órbita planetária, embora lá se dê. Aqueles 

traços do que ainda pode manter humanos os Humanos, na sua casa terrena, 

são aqueles que não importam no horizonte cósmico em que, como atores, 

desempenham o papel de observadores e gestores de arquivo de um cenário em 

que o mobiliário já está posto. Com raízes, mas também com asas, existem ao 

cuidado do que têm na proximidade, na sua diversidade relacional, ou vagueiam 

à deriva, num território que só obscuramente intuem não ser pertença sua. Sem 

culpa nem inocência, os humanos estão em um jogo, cujas regras descobrem, 

sem poder alterá-las, nem prever mais que os lances mais imediatos. Mesmo 

quando reconhece que les jeux sont faits, o ator humano não pode esperar que 

rien ne va plus. 



Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

36 

Assim, o mais extremo paradoxo da Idade do Homem, nas suas vertentes 

geológica e filosófica, é que não é o homo humanus que a configura, mas o mero 

correlato do universo observável: uma inteligência desenvolvida como 

eminentemente neutra, artificial e tecnologicamente aprimorada, e, por isso, 

destinada a não ser nunca propriamente humana. Nem a vulnerabilidade 

imaginativa e responsável dos agentes humanos, nem a precariedade da sua 

hermenêutica, volátil e sem sede terrena, constituem o visar ou ser visado no 

processo cósmico, em que inevitavelmente toma parte. Também não é apenas a 

civilização humana, na sua história, mas apenas uma parte dela: o momento em 

que a ciência (à maneira moderna) serve o engenho técnico, desenvolvido pela 

espécie humana, convertendo-o em tecnologia e esta no seu instrumento mais 

poderoso de intervenção no mundo e em imagem do seu próprio poder 

civilizacional. Esta decisão, imanente à história, não se restringe, porém, ao 

mundo humano. Tem alcance tanto sobre a vida dos homens, como sobre os 

acontecimentos do mundo e sobre os ecossistemas naturais e culturais que se 

lhe ligam. É o estado do planeta que está em questão. Não é a função de 

observador que está em causa: essa perdurará na extensão maquínica ou 

algorítmica, a que o humano serviu, durante uns poucos séculos, de veículo. É a 

vida propriamente humana que soçobra ou que se transforma noutra forma de 

ser.  

A questão do Antropoceno transcende, pois, por completo, a dimensão 

antropológica, de que partiu e que, decerto, lhe é parcialmente inerente. Esta 

conclusão, aparentemente menor, é, porém, fundamental para a definição do 

próprio conceito de Antropoceno, de um ponto de vista hermenêutico, 

explicitando as suas implicações científicas e filosóficas. A Idade do Homem, 

definida pelos geólogos e por eles mesmos posta em dúvida, dá-se como 

resultado da intervenção técnica humana, nas suas características culturais 

diversificadas, ao longo da história. No entanto, não é a riqueza do ser à maneira 

humana que assim se expressa nessa transformação do planeta e dos 

ecossistemas que o preservam, mas tão só a unilateralidade da (sua) inteligência 

abstrata, culturalmente neutra, exploradora de recursos, indiferente e transversal 

a contextos e culturas. É a Idade da Técnica: da função de autoprocessamento 

inteligente do pedaço de universo em que a vida humana teve lugar. No seu 

registo fenomenológico trata-se, pois, do acontecimento de uma correlação. Mas, 

paradoxalmente, nesta manifesta-se como agente algo que, servindo-se 

virtualmente do humano como veículo, já não é – e talvez nunca tenha sido – 

propriamente humano. A imaginação cinematográfica já o soube dizer, 

criativamente, de várias maneiras. Mas é à filosofia que cabe descrevê-lo 

explicitamente.  

 

 

 



“Antrópico e transumano” 
Irene Borges-Duarte 

37 

Referências 

Barrow, J. D., & Tipler, F. J. (1986). The anthropic cosmological principle. Oxford 

University Press. 

 

Borges-Duarte, I. (2025). A condição humana no espelho: réplica sem original. 

Humano e transhumano em Blade Runner. In Borges-Duarte, I., & Milhano, Â., 

Blade Runner: O cinema como fenomenologia (pp. 23-39). Documenta. 

 

Borges-Duarte, I. (no prelo). Entusiasmo e tédio da tecnofania. In Milhano, Â. & 

Carvalho, T., Tecnofanias. Covilhã: LusoSofia:Press  

 

Braidotti, R. (2002). Metamorphoses: Towards a materialist theory of becoming. 

Blackwell. 

 

Braidotti, R. (2015). Lo Posthumano. Barcelona: Gedisa. (Orig.: The Posthuman. 

Cambridge: Polity Press. 2013) 

 

Coeckelbergh, M. (2010). Imagining worlds: Responsible engineering under 

conditions of epistemic opacity. In I. van de Poel & D. Goldberg (Eds.), 

Philosophy and engineering: An emerging agenda (pp. 175–187). Springer. 

 

Coeckelbergh, M. (2013). Human being@risk: Enhancement, technology, and the 

evaluation of vulnerability transformations. Springer. 

 

Dicke, R. H. (1957). Principle of equivalence and the weak interactions. Reviews 

of Modern Physics, 29(3), 355-362. 

 

Haraway, D. (1991). A cyborg manifesto: Science, technology, and socialist-

feminism in the late twentieth century. In Simians, cyborgs, and women: The 

reinvention of nature (pp. 149–181). Routledge. (Trabalho original publicado 

em 1985). 

 

Hawking, S. (1988). A Brief History of Time: From the Big Bang to Black Holes. 

Bantam Books. 

 

Hawking, S. (1996). Life in the universe [Lecture transcript]. 

https://www.hawking.org.uk/in-words/lectures/life-in-the-universe 

 

Jonas, H. (1984). Das Prinzip Verantwortung: Versuch einer Ethik für die 

technologische Zivilisation. Suhrkamp. (Trabalho original publicado em 1974). 

 

https://www.hawking.org.uk/in-words/lectures/life-in-the-universe


Anthropocenica. Revista de Estudos do Antropoceno e Ecocrítica | número 6 | 2025 

38 

Lemmens, P. (2014). [Review of the book Human being@risk: Enhancement, 

technology, and the evaluation of vulnerability transformations, by M. 

Coeckelbergh]. Human Studies, 37, 153–159. https://doi.org/10.1007/s10746-

013-9287-8 

 

Milhano, Â., & Carvalho, T. (2025). Tecnofanias. LusoSofia Press. 

 

Monod, J. (1970). Le hasard et la nécessité: Essai sur la philosophie naturelle de 

la biologie moderne. Seuil. 

 

Penrose, R. (1989). The emperor’s new mind: Concerning computers, minds, and 

the laws of physics. Oxford University Press. 

 

Scheler, M. (1998). Die Stellung des Menschen im Kosmos. Bonn: Bouvier. 

(Trabalho original publicado em 1928). 

 

Wallace, A. R. (1903). Man’s place in the universe: A study of the results of 

scientific research in relation to the unity or plurality of worlds. Chapman & 

Hall. 

 

Zhong, R. (2024, March 5). Are we in the “Anthropocene,” the human age? Nope, 

scientists say. The New York Times. 

https://www.nytimes.com/2024/03/05/climate/anthropocene-epoch-vote-

rejected.html 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.1007/s10746-013-9287-8
https://doi.org/10.1007/s10746-013-9287-8

