Natureza Humana

ISSN: 2175-2834 — Sao Paulo, v.26, n.1, janeiro-dezembro/2025
DOI: https://doi.org/10.59539/2175-2834-v27n1

@ () gesto espontineo e o terapeuta: a linguagem da
autenticidade

The spontaneous gesture and the therapist: the language
of authenticity

Irene Borges-Duarte

Resumo: Uma das inovagdes que Winnicott introduz na metodologia clinica ¢ a sua especial
valorizacao e aproveitamento do “gesto espontaneo” infantil no contexto terapéutico. A consideracao
do gesto, tradicionalmente despreciado na perspectiva da racionalidade e, por isso, tdo tardiamente
tido em conta pelo pensamento, marca, decerto, uma viragem na definicdo do ser humano. O esforco
de Winnicott, por um lado, e da fenomenologia, por outro, contribuiu de forma fundamental para uma
melhor compreensao do longo trajeto vital na sua realizagdo existencial. O presente trabalho procura
caracterizar esse esforco e defender que a autenticidade do gesto na espontaneidade do rabisco infantil
¢ necessariamente correlativa da mesma espontaneidade do terapeuta, enquanto abertura acolhedora
e ndo interpretativa, e que ambas na sua correlacdo configuram o que poderia ser o “ser-ai” humano
no sentido mais propriamente heideggeriano.

Palavras-chave: Winnicott; gesto; gesto espontaneo; terapia; linguagem; autenticidade.

Abstract: One of the innovations that Winnicott introduces into clinical methodology is his special
appreciation and use of children's “spontaneous gestures” in the therapeutic context. The
consideration of gestures, traditionally disregarded from the perspective of rationality and, therefore,
so belatedly taken into account by thought, certainly marks a turning point in the definition of the
human being. The efforts of Winnicott, on the one hand, and phenomenology, on the other, have
contributed fundamentally to a better understanding of the long journey of life in its existential
realization. This paper seeks to characterize this effort and argue that the authenticity of the gesture
in the spontaneity of children's squiggles is necessarily correlated with the same spontaneity of the
therapist, as a welcoming and non-interpretive openness, and that both in their correlation configure
what could be the human “being-there” in the most properly Heideggerian sense.

Keywords: Winnicott; gesture; spontaneous gesture; therapy; language; authenticity.



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

1. No principio era o gesto

Vou partir do principio de que o primeiro que de humano ha é corpo. Nao me refiro a mera
matéria organica capaz de vida, como um oOvulo fecundado e aninhar, mas ao corpo vivo, que é
movimento, sensibilidade e gesto. Como corpo ainda insciente de si, o ser humano vive j& na sua
propria dindmica metabolica, compreende e compreende-se sentindo, e fala agindo, sem precisar da
ulterior culminagdo em conceito. Tem a agilidade primordial e vigorosa do que ¢ vivido, mesmo se
ainda ndo nasceu, e o ritmo lento e rapido de um tempo maledvel, em continuo exercicio, quer o saiba
conscientemente, quer nao.

Ao falar aqui de gesto, situo, pois, o tema desta minha fala naquilo que, no corpo vivo, ¢
linguagem, isto €, manifesta¢do articulada e com sentido daquilo que se dd como um movimento
corporal, muscular ou vocal, com exclusdao de ocorréncias meramente mecanicas. Pressupde-se, pois,
uma intencionalidade imanente, seja ou ndo seja voluntéria e consciente. S6 € propriamente “gesto”
aquele movimento que diz algo a alguém acerca de alguma coisa, quer através de um movimento
postural, quer mediante um som exalado pelo aparelho fonador, independentemente de palavra, seja
de forma fragmentada ou ritmica.

Por intencionalidade imanente ou implicita entendo aquela que, ndo sendo deliberada,
manifesta aquilo a que Heidegger, ao caracterizar a afetividade compreendente (verstehende
Befindlichkeit), chamou Angewiesenheit'. Desde o primeiro momento este estar-dirigido-a articula-
se no proprio gesto. Sentir afli¢do, por exemplo, angustiar-nos, evitar a queimadura da luz calorosa e
deslumbrante ou manifestar vocalmente dor ou surpresa sdo respostas corporais a situagdes diversas,
que manifestam o sentido das mesmas: preocupacao, cuidado, dor. Este sentido, que essas respostas
dao a ver, ¢, porém, a0 mesmo tempo comunicativo: o que assim se abre ndo se abre s6 para quem
sente, mas também para aqueles que presenciam o ato. Somos, na verdade, uns-com-os-outros, €
entendemos imediatamente essa linguagem, que ¢ em cada caso também minha. Trata-se de um dar
a entender pré-logico e inocente, que se situa ao nivel do que o primeiro Heidegger chamou “pré-
compreensao”. Esta nasce dessa afetividade que ¢ ja, a partida, uma compreensdo tacita originaria,
pela qual nos encontramos sempre ja no mundo, muito antes de nos darmos conta disso numa
compreensdo explicita e, portanto, interpretativa. E desse tipo pré-compreensivo o aperto que
sentimos no peito numa aflicdo, num momento de angustia, ou o taparmos o rosto com as maos na

tentativa de proteger-nos de um sol demasiado forte, ou até mesmo o “ai” que soltamos ao

V. Sein und Zeit, § 29, 137-138: “In der Befindlichkeit liegt existenzial eine erschliessende Angewiesenheit auf Welt, aus
der her Angehendes begegnen kann.”

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 157



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

tropecarmos inadvertidamente num galho caido no chao. A linguagem do corpo e o gesto vocal fazem-
se entender limpidamente e, na verdade, mesmo sem querer. Nao sdo automaticos, nem sao
deliberados. Dao a ver uma orientacao ou Angewiesenheit implicita para o entorno, assim convertido
em ambiente. E neste contexto que entendo o que Winnicott chama “gesto espontineo”.

Mas também ¢ espontaneo o sorriso que oferecemos a alguém com a nossa alegria, ou a
gargalhada que soltamos ante algo divertido que nos acontece ou nos ¢ dito, ou o passo de danga que
ensaiamos ao espelho. Podendo dar-se espontaneamente, num movimento involuntério, todos estes
gestos revelam, em qualquer caso, a compreensao de uma situagdo em que nos encontramos, com a
intencionalidade latente ou explicita, que reflete o nosso estar sempre ja em relagdo aquilo que vem
ao nosso encontro no mundo. Nao podemos, pois, reduzir o gesto a imediatez de uma resposta
corporal ou vocal pré-verbal.

Na verdade, o corpo também continua a compreender ¢ a dar sentido gestual, depois de
desenvolvida a linguagem verbal, que nos caracteriza como humanos. E, por isso, se antes de falar
com palavras, 0 nosso corpo fala movendo-se e produzindo sons, depois de desenvolver a linguagem
verbal, ndo deixa de continuar a manifestar-se, em paralelo, através dos seus movimentos e dos seus
sons. Ou a conter-se. As duas linguagens juntam-se, na sua diferenga, passando a caminhar lado a
lado. As vezes, o que a fala diz, desmente-o o gesto. Outras vezes, unem-se numa mesma
fenomenologia do que se quer dizer.

A questdo que se nos coloca, entdo, €: pode o gesto pos-verbal guardar ainda em si auténtica
espontaneidade? O trabalho de Winnicott contribui decisivamente para encontrar uma resposta a esta

pergunta.

2. O caso do paciente que necessitava que alguém lhe segurasse a cabeca

Em Da Pediatria a Psicandlise?, Winnicott (1954/2000, pp. 347-354) relata o caso de um dos
seus pacientes, “esquizoide-depressivo”, que durante a terapia apresentou varios episoddios do que
chama “retraimentos momentaneos” da sessao, ou seja, “um retirar-se do relacionamento consciente
com a realidade externa”. Esses episodios clinicos, as vezes, limitavam-se a um breve sono, mas, no
inicio da doenga, pela qual chegou a estar internado num hospital mental, padeceu de “sentir-se irreal
e perdeu o pouco da espontaneidade que tinha” (p. 347), tendo procurado a andlise por se sentir

incapaz de ser “impulsivo” e “original” (p. 348). Do seu percurso terapéutico, Winnicott seleciona 6

20 breve estudo de caso “Retraimento e regressdo” (1954/2000) é especialmente ilustrativo, pela clareza e concisdo. Ndo
dispensa, no entanto, ter em conta O gesto espontdneo (1987/1990), onde outros exemplos sdo considerados.

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 158



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

episoddios de “retraimento”, em que algo “inesperado” aconteceu, que o paciente conseguiu
comunicar, apesar da sua inibic¢do, e a que o terapeuta soube responder com interpretacdes oportunas.

No seu relato, Winnicott sublinha a linha interpretativa, que da titulo ao texto: os momentos
de retraimento — que revelam pontos de fuga ao fluido habitual da andlise — permitem que o paciente
revele picos regressivos, em que recupera a crianga que foi e se sentiu desamparada, desesperada, por
ndo ter sido acolhido o seu gesto espontdneo. O seu sentimento de falta de impulsividade e de
incapacidade de ser original, em adulto, revelavam, entdo, a falta de um ambiente facilitador em
crianga, para a sua necessidade de uma resposta acolhedora ao seu gesto espontaneo. Para Winnicott
¢ decisivo, entdo, ndo s6 (1) a detecgdo do movimento regressivo no seu surgir momentaneo como
“retraimento”, mas também e sobretudo (2) o seu adequado acolhimento e resposta pelo terapeuta,
que, neste caso, se da sob a forma interpretativa.

O episodio mais revelador deste processo, naturalmente mais rico do que o que vou poder
mencionar, centra-se na forma como o paciente descreveu, numa sessdo, a dor de cabeca que sentira
dois dias antes, na sequéncia da sessdo anterior, em que se tratara do facto de ele ndo ter nunca
chegado a aceitar a morte do pai, com quem tinha sonhado. “Esta dor de cabega era temporal e as
vezes frontal, e era como se ela estivesse situada bem do lado de fora da cabega” (p. 352), sem que
ele, que era médico, pudesse explicé-la em termos fisiologicos, como se fosse uma “coisa louca”. E,
em comentario, acrescentou que se tinha sentido doente e que lhe apetecera meter-se na cama, o que
teria feito, em vez de ir a sess@o de andlise, se sentisse que poderia ter “recebido alguma simpatia de
parte de sua mulher” (p. 353). No decurso da sessao, Winnicott pode responder-lhe que essa dor “do
lado de fora da cabega” representava a “necessidade de que alguém lhe segurasse a cabeca”, como o
pai talvez pudesse ter feito, quando ele era pequeno e se sentia angustiado. “Depois que seu pai
morreu ndo havia mais ninguém que segurasse a sua cabeca’.

A interpretagdo parece limpida e o seu resultado positivo manifesta a sua verdade e bom efeito.
Havia um movimento regressivo e uma transferéncia que colocava o analista no lugar do pai, tendo
sido introjetado o “aspecto-ambiente do analista” (p. 352). Mas nao ¢ ai aonde Winnicott coloca o
autenticamente importante, e sim na resposta do paciente a sua interpretacdo. Este diz que percebeu
a verdade da interpretagdo, com um retraimento inicial, como se detectasse no analista uma espécie
de “maquina” afetiva para o acolher. Ora, justamente, ndo foi o segurar efetivo da sua cabeca o que
o analista fez — como se fosse a tal maquina de responder... O que o analista lhe deu foi a
compreensdo do que é que ele necessitava. E, por isso, “ele sentia agora que a [minha] interpretacao

era justamente o motivo pelo qual ele tinha vindo a andlise naquele dia” (p. 353).

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 159



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

O acolhimento do analista foi, neste caso, a resposta interpretativa na qual o paciente
encontrou sustentacdo (holding) para a precariedade da sua existéncia insegura. Mas, a0 mesmo
tempo, esta resposta foi resposta a solicitagdo muda de um gesto espontdneo, que o paciente
(regredido em crianga) foi capaz de dirigir ao analista-ambiente. A um apelo do paciente o analista
respondeu bem... como analista. A crianca teria desejado e esperado um colo, onde repousar a sua
cabeca. Mas o paciente, em que a crianca ainda anida, precisa poder descobrir 0 que se passa com a
sua cabeca, por qué ela (ele) precisa de colo. A resposta adequada do analista ¢ a compreensao desse
porqué e, por isso, a abertura da superacdo do trauma que, sendo, permaneceria adormecido e
intocado. Winnicott: “A vantagem da regressdo ¢ que ela traz consigo a possibilidade de corrigir uma
adaptacdo inadequada a necessidade do paciente na sua infancia precoce. Ao contrario, o estado de
retraimento nao apresenta utilidade nenhuma, pois quando o paciente se recupera dele, nada mudou.”
(p. 354)

Na interrupg¢ao do processo verbal, por detrds do retraimento, apareceu a regressao ao “gesto

espontaneo”. Que ¢, entdo, este gesto?

3. Que “gesto”?

Antes da precisdo terminologica, no contexto winnicottiano, considero importante retomar o
discurso prévio, de caracterizagao geral do gesto.

Ha dois aspectos a distinguir e registar: em primeiro lugar, o gesto diz-nos algo; mas, ao
mesmo tempo, o gesto faz algo. Diz-nos, primeiro que nada, justamente que ha relagdo com, essa
relacdo Ontico-ontoldgica que € constitutiva do Dasein. E, de facto, ao fazer-se, o gesto articula-nos
nessa conjuntura, junta e configura a nossa relacdo como ser-no-mundo em que algo chega at¢ mim
e me atinge, no sentido que, de cada vez, possui. E, pois, ao fazer-se que o gesto diz algo. E o feito
que fala. Pelo contrario, a lingua verbal, o idioma em exercicio ndo necessita fazer o que diz. Apenas
necessita pronunciar-se. Pode traduzir-se em discurso oral ou, por mediagdo de instrumentos
adequados, em escrita de algum tipo. Com o uso da lingua, o puro gesto que, no fundo, estava na sua
origem, apaga-se, guarda-se de aparecer. Fica sob a algada da mente, que procura em todo o momento
controlar a sua capacidade de se lhe escapar. Pois a fala pode dizer sem fazer.

Veja-se um exemplo trivial, que extraio da quotidianidade da minha interagd@o com o meu gato.
Quando ele quer ir 1a fora e a janela do terraco esta fechada, vem ter comigo e chama a minha atengao
com o olhar e, eventualmente, mia. E quando consegue que eu o atenda e lhe responda, corre para a

janela e para em frente dela a minha espera. Entdo, eu chego e abro-lhe a janela, para ele sair para o

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 160



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

terraco. Nao ha palavras, porque o gato ndo possui uma linguagem verbal. Mas todo o processo de
manifestagdo de uma intencao estd 14. Uma crianga, que ainda ndo tenha comecado a falar, pode agir
de forma semelhante. E também pode dar-se o caso de alguém que, por exemplo, tenha perdido o uso
da fala articulada (como resultado de um acidente vascular cerebral, por exemplo) procurar fazer-se
entender movendo-se na dire¢do do que pretende. O gesto, na verdade, é o que se faz entender: diz
fazendo.

Sem nos determos neste ponto, podemos, entdo, concluir que ndo € apenas o discurso que
articula a compreensao ja de sempre afetiva do ser no mundo, tese que defendia Heidegger em Ser e
Tempo, dando razdo a Derrida, que denunciara criticamente o logocentrismo dessa posicdo. A
fenomenologia, que no § 7 dessa obra, se definia como o chegar do ser ao sentido, sendo este a
articulagdo logico-linguistica da compreensdo sempre ja de antemdo afetiva, devera, pois, também
atender a linguagem do corpo, que ao sentir j4 compreende, ainda antes de saber falar’. E mesmo
depois de desenvolvida a fala, continua a emprestar-lhe a voz, para lhe dar expressdo oral, e todo o
corpo, plasticamente, para dizer ou calar o que aparece ou se esconde nas palavras explicitamente
pronunciadas.

Pré-compreensiva ou compreensivamente, o gesto ¢ sempre linguagem. Os poetas sabem-no
bem, quando escrevem, como Joaquim Pessoa (2012): “Os teus gestos sdo letras, silabas, poemas. Os
teus gestos sdo paginas inteiras.”

Vilém Flusser levou esta ideia ao seu extremo. No seu esboco de uma Teoria Geral do Gesto
(Flusser, 1994, p. 223), atribui prioridade ontologica ao gesto, convertendo-o em “modelo” para a
abordagem fenomenologica da descoberta — isto ¢, da criagdo — da cultura. Na verdade, os gestos,
para ele, ndo sdo fendmenos meramente fisioldgicos ou de tipo motor, mas fenomenos “existenciais’:
eles instituem e constituem “o estar no mundo ativo”. Nao integram a mecanica dos corpos, mas sao
da ordem da “liberdade”. E sdo, na verdade, deste tipo os gestos quotidianos que analisa, muitos dos
quais sedimentados e rotineiros (o gesto de fumar cachimbo, o gesto de fazer a barba, o gesto de
escrever, o gesto de fotografar). Deles diz que sdo “deliberados”, e portanto susceptiveis de uma
leitura ética. Mas nem todos os gestos sdo deliberados. Nao sdo assim o “gesto primordial” (praxis),
pelo qual se gesta o mundo humano no movimento da mao, que “transforma o mundo em
circunstancia”; nem o gesto do olhar (feoria), que objetualiza o mundo em que ja, de fato, age,

aprendendo a coordenar com a vista a manipulacdo do que tem a mao (Flusser, 2008, p. 18 ss.). Esses

3 Na sua obra tardia, Heidegger chegara a ter em consideragdo esta dimensio fundamental do corpo (Leib), do “corporar”
(leiben) e do gesto (Gebdrde), que passam a integrar modalidades do ser-ai. Mas ndo ¢ este o lugar para um
desenvolvimento destes aspectos.

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 161



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

gestos sdo intencionais, mas ndo voluntarios, nem muito menos deliberados. No comeco da cultura e
da historia, estd, para Flusser, um gesto espontaneo. Como, decerto, para Winnicott, no comeco da

vida de cada um.

4. O gesto espontineo

Na verdade, o que Winnicott chama “gesto espontaneo” tem duas acepgoes fundamentais. A
primeira, recolhe o seu sentido estrito e primordial: ¢ o movimento espontaneo do bebé que, ao
descobrir o seio da mae, o inventa como tal. Nao h4, inicialmente, neste movimento do bebé qualquer
intengdo, mas apenas instinto. Dir-se-ia, pois, que sO por acaso resulta: s6 porque a mae, que
amamenta, facilita com a sua resposta adaptativa, que a boca do bebé encontre 0 mamilo. Mas, nesse
encontro de movimentos e sensibilidades, da-se o acontecimento primordial, pelo qual o bebé comeca
a ser na relagdo que o constitui como tal, ao permitir ao lactante o investimento criativo do seio, que
agarrando-o o instala num mundo-ambiente, que o sustenta e protege. E também a mae comega a ser,
na sua fun¢do simbidtica de ambiente, sugestivo e acolhedor. Nesta relacdo fundacional da-se a
possibilidade da mais elementar criatividade: aquela pela qual o recém-nascido, instintivamente,
encontra 0 mundo em que, sem querer, espontaneamente aceita estar e ser. E o bebé, diz Winnicott,
que, assim, “cria o seio, a mae e o mundo” (1962/1994, p. 347). E, diz Elsa Oliveira Dias (2003/2012,
p. 163), “¢é sobre [essa] criatividade originaria que todo o viver criativo pode ser construido”.

Esta acepgao-base ¢, pois, a0 mesmo tempo, radical e limitrofe com o que, no caminho que
temos vindo a fazer, seria o ainda ndo gesto. Na verdade, o “gesto espontaneo” ¢ o que, partindo da
total insciéncia do mundo, gesta o mundo na sua possibilidade originaria. Filosoficamente, ndo seria
ainda terminologicamente caracterizavel como gesto, pois carece de intengao propriamente dita, nao
tem mais motivagcdo que a necessidade instintiva do ser vivo em buscar a fonte de alimentacao e
continuidade de vida. Mas, nesse sentido, justamente, ¢ a origem do gesto fazedor de mundo, ¢ o
primeiro gesto, pelo qual o potencialmente humano encontra e, portanto, descobre que busca o que,
de fato, ja de antemao e sem saber, procura. Nao ha maior pregnancia que a do incoar originante: o
surgir fenomenoldgico do sentido pleno no seu fiat. E 0 modelo puro do dizer e fazer em que o ser se
gesta no encontro pelo qual tem lugar.

Na verdade, toda a existéncia se vive in crescendo em gestos-acontecimento deste tipo. O que
significa que a designacdo ‘“gesto espontaneo” pode aplicar-se, por extensdo, a todos aqueles atos,
pelos quais se abrem dimensdes integrantes e integradoras da vida individual ou do self, no seu

processo de maturagdo e realizagdo plena. Tendo, pois, como ponto de partida aquele acontecimento

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 162



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

e modelo, que Winnicott soube perceber e descrever, ¢ possivel compreender o que possa
corresponder a momentos de colapso de um percurso existencial determinado. A falta daquela
criatividade origindria e do seu gestar sentido no encontro com o mundo leva a um desintegrar-se no
nao-ser de um nao-si-mesmo. O self claudica ao ndo se exercer como tal, perde-se de si, porque nao
cria o seu mundo — que, tal como na abordagem fenomenologica, ¢ um fendomeno correlativo. Era
i$so 0 que acontecia no caso que reproduzi acima.

Assistimos nele a uma dupla vida, a uma historia que se desdobra em duas. A primeira, que ¢
a do gesto espontaneo do infante, que o ambiente paternal ndo soube acolher adequadamente,
deixando-o cortado na sua expectativa e confianga, no seu horizonte de iluséria onipoténcia. A
segunda, que ¢ a do gesto do adulto-regredido, temeroso e desesperado, que, contudo, tenta uma vez
mais, como se fosse crianga, embora necessitando ja algo diferente do que a uma crianga bastaria:
necessita o que busca a crianga, mas nao ja como a ela a satisfaria. Ambos os gestos sdo
“espontaneos”, no sentido radical, originario. Mas o primeiro € s6 um fazer que diz a sua orienta¢ao
ou Angewiesenheit para o incerto mundo desconhecido — que ¢é, assim, de esse modo inabil,
diretamente criado. Enquanto o segundo ¢ um dizer que remete para aquele fazer remoto, ja perdido
entre capas sobrepostas de meros dizeres e mascaras do que Winnicott chamou o “falso self”. Neste,
guarda-se o /ink para o “verdadeiro”, mas alguém tem que dar-se conta disso, captd-lo e seguir na sua

direcdo. So pela relagdo com outro se 14 chega.

5. O gesto do terapeuta

Do mesmo modo que na andlise de adultos, mas com mais pregnancia ainda, a analise de
criangas potencia a manifestagao dessa busca primordial de contacto que € o “gesto espontaneo”.
Mas, da mesma maneira que o gesto do garoto da sentido ao setting como possivel morada, € o gesto
criativo do terapeuta que, ao acolhé-lo, lhe da ocasido de manifestar-se. Nao tanto, neste caso, quando
o interpreta — o que também pode ter lugar, num preciso momento, fomentando a resposta
compreensiva — mas quando cria o espago para 0 jogo primitivo em que o que se pde em jogo € o
nucleo mais primordial da personalidade da crianga, do seu verdadeiro ser-si-mesmo. O gesto do
terapeuta abre essa possibilidade ao dar sentido ao espago aberto como lugar confidavel, onde se pode
estar sem medo e brincar. Mas a comunicagdo que introduz essa confiabilidade ndo ¢ basicamente
verbal, mesmo se acompanhada de palavras. E o gesto do corpo, da mio do olhar, o tom da voz, a
musica implicita do estar do terapeuta nessa relagdo que abre a possibilidade. O paciente responde-

lhe, dando-se a ver no que tem de mais proprio, mais genuino. E nesse estar-em-relagdo que surge o

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 163



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

con-tato — um tato reciproco, que nao tem por que ser um toque fisico — do self mais originario, de
esse que ¢ antes de saber-se como tal.

O gesto dialdgico de acolhimento do terapeuta manifesta-o, entdo, também a ele — ao proprio
terapeuta — espontaneamente na sua verdade, mesmo se a relagdo estabelecida pdoe em jogo algo mais
que a imediatez do corpo, algo mais que o “ai” ou cerne primitivo do Dasein do terapeuta. Se assim
ndo fosse, o estar alerta que caracteriza a armagao defensiva do paciente, dar-se-ia conta e retrair-se-
ia, sem que o seu proprio “ai-ser” tivesse ensejo para fazer a sua aparicdo. Também o aparecer &, pois,
um fazer radical: o que se faz apesar de ndo se saber, o que se diz num fazer limpido, irreprimido. A
linguagem da autenticidade ¢ a que se desperta nesta relagao.

E a técnica ndo ¢, entdo, algo que se sobrepde a natureza, controlando-a, mas apenas uma
forma de deixar deliberadamente que esta se revele no seu ser mais proprio. Um estilo de fazer obra:
neste caso, deixar que a verdade (do paciente) venha a mostrar-se da maneira mais pura, mais

auténtica. O relampaguear do ser-em-relagdo que € o ai-ser.

6. Ser-ai como gesto: a linguagem como articulacio integradora

No gesto espontaneo, tal como o compreende Winnicott, em ambas as acepgdes, encontramos,
pois, o “dar a entender” pré-ldgico e inocente, que desperta uma resposta pré-compreensiva, nascida
na afetividade, pela qual o que nos chega nos afeta, muito antes de nos darmos conta disso numa
compreensdo explicita e, portanto, interpretativa. E desse tipo pré-compreensivo o cheiro timido,
quente e proéximo do seio, que o recém-nascido, com a boca, inventa como sendo seu mundo. Por
meio desse gesto ontologico faz e diz o ser do que sera. Essa linguagem do gesto faz-se entender
limpidamente e sem querer. Manifesta uma intencionalidade implicita, que o proprio gesto articula.
O feito ¢ obra sua. Mas, simultaneamente, esse dizer fazendo ¢ diretamente apelativo, comunicativo.
Como ¢, entdo, que deixamos de a ouvir, de a perceber?

Penso que a opacidade do sentido — que o viver e as suas sedimenta¢cdes acumulam — faz parte
do que chamamos mundo. Heidegger considerava-a um fendmeno ontologico radical, inerente ao
proprio dar-se e retirar-se do ser que, na surpresa, vem ao nosso encontro. O trabalho de Winnicott
parece ter criado uma possibilidade de integrar este vir-ao-encontro no projeto pelo qual, sem o saber,
o bebé cria o seu mundo. A ilusdo insciente do bebé, articulada no gesto e integradora de aquilo para
que esta orientada, €, porém, o inicio de uma saga, facilmente tragica, desintegrada. Ao terapeuta, que
entra nessa saga, toca-lhe um papel fundamental, mas igualmente precario: aperceber-se do gesto

limpido nas dguas turvas do discurso verbal, e responder-lhe sabiamente, isto ¢, adequadamente,

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 164



Irene Borges-Duarte O gesto espontineo e o terapeuta

com plena autenticidade. Mas s6 a sua espontaneidade — isto ¢, a sua autenticidade — pode detectar a
espontaneidade do gesto-fala do paciente, e resgatd-la, seja no rabisco do paciente infantil ou no
retraimento do adulto, por exemplo.

E a espontaneidade que acolhe a espontaneidade porque ela é a que, desde o inicio, é sempre

ja relagao.

Referéncias”

Dias, E. O. (2003). A4 teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Sio Paulo: DW Weditorial, 2012.

Flusser, V. (1994). Gesten. Versuch einer Phinomenologie. Frankfurt: Fischer.

Flusser, V. (2008). O universo das imagens técnicas. Elogio da superficialidade. Sao Paulo:
Annablume.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Pessoa, J. (2013). Guardar o fogo. Lisboa: Edi¢des Esgotadas.

Winnicott, D. W. (1954). Retraimento e regressao. In D. W. Winnicott, Da pediatria a psicandlise:
obras escolhidas (pp. 347-354). Rio de Janeiro: Imago, 2000.

Winnicott, D. W. (1962). Primérdios de uma formulagdo de uma apreciagdo e critica do enunciado
kleiniano de inveja (Parte II do Capitulo 53, Melanie Klein: Sobre o seu Conceito de Inveja).
In D. W. Winnicott, Exploragoes Psicanaliticas (pp. 340-347). Porto Alegre: Artes Médicas,
1994.

Winnicott, D. W. (1987). O gesto espontaneo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1990.

* Todas as referéncias, no corpo do texto, em que ndo constam o nome do autor, sio de D. W. Winnicott. Nos casos em
que sdo mostradas duas datas, a primeira refere-se a publicagdo original ¢ a segunda, a edi¢do consultada.

Natureza Humana, 27, Artigos: 156-165, 2025 165



