HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS!

Irene Borges-Duarte

O tema deste coloquio apresentou-se a partir de um pedi-
o da professora Henriette para que eu fizesse uma apresentagio
dlas ideias da Fenomenologia e como é possivel essa articulagdo
da Fenomenologia com a Psicologia. Eu sou uma estudiosa de
I leidegger, entre outros autores, e hd muito trabalho com a pos-
sibilidade de aproximagdes entre a Fenomenologia Existencial e
a Psicandlise, mas também entre a Fenomenologia Existencial e a
andlise existencial de Boss, a Daseinsanalyse.

Respondendo ao desafio proposto, eu gostaria de vos dizer
por que é importante aquilo que a Fenomenologia, ¢ Heidegger
em particular, tém a nos dizer. Principalmente, pretendo mostrar
porque Heidegger e a Fenomenologia sdo importantes para a Psi-
cologia e, muito especialmente, para a Psicologia Clinica.

Em principio, a Fenomenologia nio sé nao tem nada a ver
com a Psicologia, em sua origem, como até, de alguma maneira,
Husserl se dirige contra aquilo que naquele tempo era considera-
do “psicologismo”. O psicologismo era, no fundo, uma tendéncia
redutora de toda atividade mental aquilo que era o “psicolégico”,
ou seja, aquilo que era a perspectiva do desenvolvimento animico,

1 Capitulo elaborado a partir da fala apresentada no LEFE em
31 de margo de 2017.




FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGI

a margem da consideragio da existéncia de estruturas 16gicas. Ao

- psicologismo opunha-se o logicismo. Husserl, na sua origem, teve
muito contato com a matematica, de que provinha. Ele é o grande
pensador fundador da Fenomenologia, embora a Fenomenologia
também tenha origem nas ideias de outros pensadores anteriores,
como o mestre de Husserl: Brentano.

Brentano, inclusive, era um investigador da Psicologia. Nes-
te primeiro momento, com Brentano, a Fenomenologia - que ain-
da ndo se chamava assim - tinha bastante a ver com a Psicologia.
Mas Husserl, que é o auténtico fundador da Fenomenologia, de
certa maneira, se coloca contra Brentano, pretendendo mostrar
a importéncia daquilo que sdo as estruturas puramente légicas e
ndo propriamente dependentes de seu substrato psicofisiolégico
— digamos, o cérebro e sua produgio “psicolégica”. Portanto, pa-
rece que hd no inicio uma tentativa de libertagio daquilo que é o
mais diretamente vinculado e ligado 2 atividade psiquica.

Contudo, o panorama nio evoluiu desta maneira. Pouco a
pouco, Husserl foi tentando desenvolver aquilo que é considerado
uma metodologia de rigor no trabalho dos objetos de cada ciéncia
e muito especialmente da Psicologia. Mediante uma perspectiva
descritiva, que se dedicava a descri¢io dos fendmenos tal como
eles se mostram, ele procurou uma base para uma edificacio ri-
gorosa daquilo que poderia ser o desenvolvimento de qualquer
ciéncia. Portanto, a Fenomenologia originalmente pretendia ser a
base da metodologia de quaisquer ciéncias e, muito especialmen-
te, das ciéncias humanas. Por qué isso? Porque, naturalmente, as
ciéncias exatas nio precisavam da Fenomenologia para nada. Elas
no precisavam de uma metodologia, porque ji estavam afianca-
das como tal.

A peculiaridade das ciéncias do espirito

Neste contexto, é importante também ter em conta que esta
preocupagio por aquilo que eram as “Ciéncias do Espirito” (a de-

22

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

nominagio de ciéncias humanas/sociais s6 vem depois), era por-
(ue estas ciéncias eram “mal nascidas”, nfo podiam ser tdo exatas
como as ciéncias fisico-matemdticas, de base rigorosa, no calculo,
ni utilizagdo da matematizagio para a prescrigio das regularida-
dles chamadas “leis” - e, portanto esse modelo para ciéncia jd esta-
vit imposto nas ciéncias ditas exatas. Mas as ciéncias nascidas no
linal do século XIX (biologia, psicologia, sociologia) nio tinham
1w mesinas caracteristicas que as ciéncias ditas exatas, nas quais
« podia aplicar realmente o modelo do célculo. Isso significa-
vii, portanto, que estas novas ciéncias eram de alguma maneira
cicncias débeis, que ndo tinham a fundamentagéo suficiente para
werem consideradas como tal. Contudo elas incitavam a ter tal
[undamentagio.

‘ntdo surgem vérias tentativas de organizagio e funda-
mentagdo de uma base metodolégica segura e uma delas € a de
Wilhelm Dilthey, um pensador alemio, tal como Husserl. Dil-
they (1986) escreveu dois grossos livros chamados Introducdo as
(licncias do Espirito. Ele propunha a célebre distingdo que vocés
|t devem ter ouvido entre as ciéncias explicativas, que funcionam
« base da explicagdo; e as ciéncias compreensivas, que utilizam a
compreensdo como forma de explicitar. Explicar e compreender
nio sdo a mesma coisa: explicar € aquilo que se faz em fungio de
uma legalidade causal. Todo acontecimento, todo fenémeno tem
A sua causa. Podemos, portanto, dizer que hd uma ligagio fixa e
forte entre dois fendmenos, um que antecede e outro que suce-
de, de tal maneira que podemos chamar o primeiro de causa do
segundo, e isso é suficiente para mostrar num sistema coerente,
as interimplicagdes de toda a realidade natural. As ciéncias fisico-

matemdticas sio deste tipo e sdo, portanto, do tipo determinista
causal, expressam-se na linguagem matemadtica e bastam-se por
clas mesmas, digamos assim.
Em contrapartida, as ciéncias nascentes no final do século
XI1X ndo tém essas caracteristicas, até porque aquilo que tém por
objeto é algo que nio é completamente claro, demonstrivel, o

23



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

que naquela altura se chamava de “espirito” - designacio usada
por Dilthey. As questées ligadas ao espirito ndo se explicam, mas
podem se compreender. Mas compreensio ¢ algo que estamos
habitualmente acostumados a ligar com a relagio humana, nio
€2 Eu, pela vossa presenca, pelo vosso olhar, pela vossa postura,
compreendo sem explicar o que estd neste momento pendente
daquilo que eu ainda vou dizer. Eu compreendo, ao olhar para
vocés que hd uma atengiio da vossa parte aquilo que eu digo,
procurando entender e seguir aquilo que eu digo. Isso nio tem
explicagdo nenhuma, mas uma compreensio. Entio aquilo que
Dilthey encontra € que estas ciéncias que tém a ver com o huma-
no requerem uma metodologia que seja rigorosa também, e que
portanto necessitam um método, mas que seja basicamente do
tipo descritivo e compreensivo. A ciéncia base desta descricio ¢,
para Dilthey, aquilo que ele chama de “psicologia descritiva”. Isso
porque, evidentemente ela tem a ver com a descri¢io dos estados
de dnimo e vivéncias, de tal forma que se possa, dessa maneira,
construir um discurso e constituir uma teia de dados interligados.
Essa teia, este tecido, que ¢ o texto - a palavra texto e a palavra
tecido tem a mesma origem - € susceptivel de ser interpretado e
para isso devemos ter uma metodologia rigorosa, cujas regras se
trata-de estudar - e assim fez o préprio Dilthey - de tal maneira
que permita realizar uma hermenéutica.

O ponto de partida das Ciéncias do Espirito, na linguagem
de Dilthey, era a psicologia descritiva e aquilo que com essa base
se fazia € a construgio textual de um discurso acerca daquilo que
se dd enquanto psicologia base. Nio é o mesmo sentido da Psi-
cologia hoje em dia, ji que tratava-se de uma descrigio do psico-
16gico, do animico esusceptivel de uma hermenéutica rigorosa.
Portanto, essa metodologia e estas ciéncias que sdo as ciéncias da
compreensdo chamam-se, de acordo com Dilthey, “hermenéuti-
cas”.

Nessa época, que ¢ contemporinea a Husserl e ao nasci-
mento da Fenomenologia, nascem, por um lado, as Ciéncias do

24

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

I pintto, de metodologia compreensiva interpretativa — surge as-
i Hermenéutica. Por outro lado, a abordagem fenomenolégi-

e define pelo grande lema, de acordo com Husserl, da neces-

e de irmos “as coisas elas mesmas”. Portanto devemos deixar
v hintorias, deixar o enquadramento, deixar de andar a volta das
Connin ¢ irmos as coisas diretamente. Essa € a ideia inicial da Fe-

e ||H|u1"|:l.

A Fenomenologia Husserliana

["ute “ir as coisas diretamente” implica o i7, pois as coisas nao
niplesmente aparecem, temos que dirigir o olhar as coisas elas
mcnis, Portanto, s6 ha o “aparecer” das coisas ao olhar que as
Al wo olhar intencional que as procura. A Fenomenologia nas-
“, portanto, sobre a base de uma nogio de fendémeno enquanto “a
conan ela mesma”, mas a coisa ela mesma no seu mostrar-se ao olhar
wiencional que a busca. Entdo a Fenomenologia nasce com uma
duplacreferéncia. Husserl recorre a lingua grega, como os filésofos
cinpre gostaram ao longo da histéria, para se referir a essa bus-
1 intencional e orientada como noesis. Nous é o espirito, na sua
capacidade de captar o que advém, aquilo que se mostra. Trata-se
e captar intelectual, que € a0 mesmo tempo quase intuitivo,
porque ¢ imediato. E uma captagdo que ndo € raciocinante: é uma
captagio direta, imediata. Husserl utiliza essa linguagem falando
i noesis, que € esta intui¢do daquilo que se apresenta e o que se
apresenta é o que se apresenta a essa zoesis. Portanto, digamos
(ue ¢ o noema. Noema é o objeto da noesis. O que a Fenome-
nologia inicial de Husserl ird defender €, primeiramente, o ir a
cois mesma, tal como ela se mostra, e deixarmos todo o tipo de
contextualizagdo histérica, cultural, etc. Isto que se mostra - o
fendmeno - nio € a coisa “em si”, ou seja, “as coisas elas mesmas”,
no fundo, sdo as coisas elas mesmas na sua mostragdo ao olhar que
as visa. Portanto, as coisas elas mesmas ndo estio a margem do
olhar, ha sempre o que Husserl ird chamar de uma correlagdo, sem

1 qual ndo ha principio metodolégico possivel.

25



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGL

Kant coloca como ideia central que todo nosso conheci- |

mento € uma construgdo sobre uma base organizativa, que co-

mega no nivel sensorial. De acordo com Kant, nés nio temos |

meras sensagdes, nds temos um conjunto de sensagdes e formas
de compreender. Kant é um antecedente da Fenomenologia, ou

melhor, a Fenomenologia é uma evolugio daquilo que Kant ja s

tinha, de alguma maneira, descoberto. Para o autor nio h4 “coisas
em si”, hd s6 fendbmenos. Os fenémenos sdo resultados da estru-
turagio racional a diferentes niveis (sensorial, intelectual) daquilo
que sao as informagdes da experiéncia. Ndo hé informag6es puras:
hé informagdes percebidas e organizadas 4 maneira como eu, ser
humano racional, posso organizé-las.

A coisa ela mesma da Fenomenologia também nio é a “coisa
em si”. E a coisa tal como se mostra ao olhar que a seleciona como
tal. Esta selecdo é aquilo que Husserl designa por insencionali-
dade. O nosso olhar é sempre intencional. Intencional nio é no
sentido de “eu quero beber dgua nesta garrafinha”, nio implica a
vontade. E intencional no sentido em que todo comportamento
mental estd orientado para algo. Esta orientagio para algo € o que
em Fenomenologia se chama intencionalidade.

Entdo com essa base da compreensio noético-noemitica,
ou seja, da correlagio entre noesis e noema e com concentra¢io nas
coisas elas mesmas tal como se mostram a esse olhar intencional,
podemos elaborar uma base que sirva de principio para organizar
toda relagdo metodolégica com a realidade. Esta relacio metodo-
légica - portanto a Fenomenologia como método - deve superar
o sentido redutor da atividade mental 4 mera atividade cerebral e
psiquica, para poder extrair aquilo que ela chama de ideal. Ideal
aqui no sentido da ideia platonica, aquilo que é a esséncia. O
que a perspectiva fenomenolégica extrai € a coisa na sua esséncia.
Essa esséncia nio € visivel psicologicamente, é de cardcter légico,
segundo Husserl.

Hé um texto magnifico e fundamental — e também simples,
que eu vos aconselho a ler para trabalhar esta temdtica — que é

26

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

um artigo chamado “Fenomenologia”, escrito por Husserl (1998)
1 pedido da Enciclopédia Britinica, que naquela época era uma
publicagdo fundamental como introdu¢io as diferentes temdti-
cas. Entdo, os ingleses pediram a Husserl que redigisse um breve
artigo para a enciclopédia acerca do que era esta nova metodolo-
jjid que estava a surgir e que era o seu préprio trabalho. Husserl,
curiosamente, como era habitual com grandes professores, pri-
meiramente trabalhou o tema em seu grupo de trabalho, langan-
do-se nesta investigacdo em semindrio. Entdo, ele escolhe um de
seus discipulos mais importantes, que nesse caso era um jovem
chamado Martin Heidegger, para que ele redija o tal artigo. Mas
[oi um desastre. Isso porque os discipulos sdo discipulos durante
um tempo, mas depois eles voam: os bons discipulos sfo aqueles
(ue chegam a voar por si proprios.

Na época do artigo, Heidegger jd estava na época de voar.
[V entdo, ao escrever o artigo, que pretendia ser fiel as ideias de
I'lusserl, ele acaba ndo sendo fiel, indo por outra via, pois percebia
a5 coisas de outra maneira. Isso acabou sendo complicado. Hd
(uatro versdes do artigo: uma versio do Heidegger, uma versio
do Heidegger corrigida pelo Husserl, enfim a reelaboragio hei-
deggeriana dessa correcgio. No fim, Husserl teve que redigir o
proprio artigo (42 versdo), pois caso contririo ele nio iria para os
ingleses como ele queria que fosse.

Heidegger entra em cena

O que se passava com Heidegger é outro aspecto interes-
sante nessa conversa. A ideia de Heidegger era que Husserl, com
sua ideia da intencionalidade e das “coisas elas mesmas”, que sdo
cscolhidas pelo olhar, no fundo ndo era suficientemente fiel a si
proprio. Se queremos pensar na coisa ‘ela mesma”, temos que
pensar ndo propriamente no que ela é em si, mas em como ela
s¢ mostra — nisso, os dois estdo de acordo. S6 que o que é que

27



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGI

se mostra? O que constitui “a coisa” E a garrafinha d’dgua e as
cadeiras, e a parede que temos aqui 4 nossa frente? Para Heide-
gger, aquilo que se mostra ¢ mais vago, estd presente em todas as
coisas: € o ser de tudo quanto hd. Aquilo que se mostra é o ser. Mas
o que € o ser? O ser é aquilo que s6 chega a mostrar-se, a dar-se
a ver, na medida em que adquire uma forma. A forma é a forma
de cada coisa. Portanto, o ser dd-se a ver na garrafinha de pléstico,
no formato da dgua dentro da garrafinha, no formato da cadeira,
no formato do ser humano. O ser é algo que se dé fomando  forma.

Praticamente, todas as ciéncias se ocupam de cada uma des-
tas formas: a matemitica ocupa-se do ser 4 maneira daquilo que
“consiste em”. O tridngulo, por exemplo, ndo € uma coisa real-
mente existente, e aquilo em que consiste é ter trés angulos e trés
lados. E as coisas, em que consistem as coisas? As coisas todas,
em geral, consistem em sua disponibilidade de estar & mao, de
estar diante da minha visdo, do meu olhar como tal. Aquilo em que
consiste uma teoria acerca do ser humano é ser objeto da mi-
nha atengio. Qual € a forma de um animal? H4 muitas ciéncias
positivas (biologia, fisiologia) que podem estudar cada forma de
animal. Mas aquilo em que consiste um animal é o que Heide-
gger chama de vida. A forma mais importante, para Heidegger,
caracteriza o ser humano.

O ser humano tem uma caracteristica muito especial e pré-
pria, que basicamente é ser, de tal maneira que ao viver exerce o
ser conscientemente. O humano leva em si conscientemente o
ser, ou seja, € capaz de dar-se conta (por exemplo) que a perna
déi, porque sofreu um acidente hi alguns dias, ¢ que a perna é
sua e a dor também. Portanto, o ser humano é aquele que, ao
fim e ao cabo, se sente concernido pelo seu proprio ser e por isso
tem consciéncia de ser. Os restantes entes viventes também vi-
vem, também tém dores, mas ndo se sentem concernidos por isso:
simplesmente vivem, sentem, padecem, sem fazer sua a sensagio,
a dor. Hd no ser humano algo radicalmente diferente dos outros
seres, que Heidegger nos leva a aceitar a consideragio de que h4

28

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

i maneiras de ser: o ser dos entes, e o ser 2 maneira do ser
[irnno (I)a.vein, ai—ser).

A tradugio para ser-ai ndo é ruim, mas € insuficiente. O
(ue quer se dizer com Dasein ndo é exatamente “ser-ai”, embora
timbeém seja. No fundo, o que o autor vai dizer é que o carac-
(iintico do ser humano é que, No seu ser proprio, ao ser a sua
nimeira, nés humanos “somos o ai” em que tudo se dd. Somos
o i do ser”. Qual ser? O ser de tudo quanto hd. O que é o “af™
() “wi" ¢ compreensio (Verstehen), afetividade (Befindlichkeir) e a
iticulagiio entre compreensdo e afetividade que da-se no /ogos
ot Kede (do alemio). Rede significa fala, discurso. O discurso € o
(e expressa a compreensdo, a qual € sempre inicialmente afetiva.
I"ira Heidegger, a compreensdo ndo é uma coisa diferente da afe-
ividade. Nio € que nés temos por um lado emogdes e por outro
i cortex cerebral com identificagdes cognitivas. As duas coisas
(wlcto ¢ cognigdo) ddo-se em conjunto desde sempre, articula-
dumente. Essa articulagio pode se dar num nivel pré-verbal ou
verhal. Teidegger ndo pensou realmente nos bebés, nas criangas
peuenas: ele pensa o ser humano ja completo, adulto, que domi-
i1 0 uso da palavra. Portanto, eu costumo dizer que o “ai do ser”é
' compreensio afetiva articulada em palavra.

[nicialmente, na grande obra Ser ¢ Tempo de 1927, Heideg-
i1 chama atengdo para a compreensio afetiva articulada em dis-
s (logos), e depois também ird ser articulada em gesto, ato €
b, Nesta perspectiva, como nés ficamos em relagao 2 Husserl?
I'1n1 vez da correlagdo entre noesis e noema (ou seja, entre o olhar
miencional e o objeto desse olhar intencional, que é a coisa ela
mesia, tal como se mostra), Heidegger propée que a Fenome-
nologia é o processo do sentido chegar ao Zgos. Fenomenologia
compoe-se de phainomenon e logos: é o processo do aparecer do
(e aparece em palavra, ou seja, € o chegar daquilo que se mostra
1 compreensio afetiva articulada em palavra. O que se mostra? O

1. O ser de tudo quanto h4, incluindo o do ser humano.

Nessa mostragdo aparecem aspectos daquilo que o ser hu-

mano ¢ no seu préprio exercicio, porque o ser humano nio é uma

29



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

ideia, nfo € uma coisa, ndo é 4 maneira da garrafinha d’dgua. Mas

a garrafinha d’dgua sim que é 4 maneira daquilo que o ser huma-
no seleciona para poder viver com comodidade onde vive - num
mundo que ele préprio constréi e edifica. Portanto, tudo isso que
acontece aqui - que € no fundo o mostrar-se do que se mostra do
ser de tudo quanto h4 - mostra-se num ai, que € uma compreen-
sdo afetiva articulada, mas que di-se ao longo da histéria, di-se

culturalmente, dd-se num mundo culturalmente edificado. O ser

humano constréi o mundo e é no mundo que ele é. Digamos que
hd uma parte que expressa aquilo que € o ser humano, o ser hu-
mano ¢ no mundo, é constitutivo do ser humano ser-no-mundo,
Mas dessa maneira, tudo quanto hd é ai no mundo humano. Por-
tanto, hd algo implicito no “ser ai”: hd o ser 4 maneira do proéprio
Dasein, ¢ o ser de tudo quanto h4 na compreensio humana, que se
processa ao longo do tempo, e que portanto ¢ histérico.

Essa maneira de ser-no-tempo Heidegger chamari de exis-
téncia. Em alemio, existéncia diz-se Dasein. Heidegger utiliza
a palavra Dasein para caracterizar a maneira de ser prépria do
ser humano. Tal palavra, em alemio, habitualmente, quer dizer
existéncia. Mas ele investe essa palavra daquilo que seus com-
ponentes etimoldgicos dizem e portanto, faz falar a palavra: a7~
-ser. Reparem: é muito disso que estd implicito quando dizemos
que a Fenomenologia ¢ o movimento de arsicular em palavras
a compreensio. E o mostrar-se na palavra, o aparecer em pala-
vra. Portanto, a coisa ela mesma da Fenomenologia husserliana é
0 mostrar-se da coisa ela mesma. Para Heidegger nio é ao olhar
que olha, mas o 4mbito que se abre para ela, que é o “ai” (ou seja:
a compreensdo do ser humano). Esta ligeira diferenca é brutal.
Aquilo que aparece ai, ou seja, na compreensdo do ser humano, é
o ser nas suas mais diferentes possibilidades. Para Heidegger nio
se trata de selecionar pelo meu olhar, também nfo ¢ a coisa “em
si” propriamente dita, uma vez que ela s6 se mostra “ai”. Tam-
bém ndo ¢ o produto de uma correlagio entre um olhar, que vai
a procura da coisa, e a coisa que ¢ agarrada no olhar - como diria

30

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

Ilusserl. Assim, ja é possivel entender porque se deu o problema
i claboragio do artigo sobre a Fenomenologia: Husserl pede
(ue Heidegger escreva, e Heidegger escreve a sua maneira, a qual
nio ia de encontro com aquilo que Husserl queria.

Onde a Psicologia se localiza aqui? Em tudo. Em primeiro
lupar, hd aspectos que se referem fundamentalmente équilo‘ que,
¢m Psicologia, seria chamado de “cognitivo”. Uma Psicologu% da
copnigiio seria demasiado pouco para Heidegger. Nela estar_mm
contidos aspectos onticos, que fazem parte das ciéncias partmuj
lures, fazem parte da Psicologia enquanto ciéncia - e ele nao estd
imteressado em oferecer uma metodologia para Psicologia como
uma ciéncia. H4 uma forma bésica de compreender o ser humano,
(ue ¢ a sua forca propria, que € a de acolher o ser, e dar-lhe for-
i, Dar-lhe forma em ideia, em conceitos, em obras. Aquilo que
Caracteriza o ser humano € o seu poder de criar, seja pela palavra,
wja pela obra (um fazer, um edificar). Portanto é sua capacidade
(¢ criar um mundo para habitar. As ideias de Heidegger sobre
construir, habitar e pensar s6 aparecem no final dos anos 50.

A importancia da afetividade

[H4 outras implica¢des da visio de Heidegger. Compreender
1 compreensdo como inicialmente unida a afetividade, e a afetivi-
(lade como inicialmente unida 2 compreensio, significa dizer: fodo
afilo, mesmo o mais elementar, € ja compreender. Também significa
(que sem afetividade nfo hd compreenséo. Portanto, ndo estamos
A separar sensagdo (o empirico) e conceito, como em Kant. Nele
lavia uma separagio entre o nivel sensorial e o nivel intelectu?%l,
¢ cle conseguiu encontrar uma forma de conectar ambas as coi-
sas numa teoria muito complicada e interessante. Heidegger ndo
precisa resolver esse problema porque ele estd resolvido desde o
principio: toda compreensio ¢ afetiva; toda afetividade é com-
preender. Estdo articuladas verbalmente, na linguagem, pelo me-

nos no ser humano maduro, completo.

31



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

Vamos supor um bebg, do qual Heidegger nio disse nada.
O bebeé compreende pelo menos alguma coisa ji desde a barriga
da mée. Ao menos entende se estd bem, se nio estd, se hd alguma
agitagdo ou nio. Porém, evidentemente ele nao compreende com

conceitos. Um exemplo disso costuma ocorrer com criancas pe-

quenas, com cerca de 6 meses de vida. Quando acontece alguma
coisa inusitada, tipo a porta bater, a crianga se assusta e olha para
0s pais. Se os pais demonstram calma e serenidade nos gestos e
expressdes, 0 bebé ndo chora. Se os pais se assustam com o bebé,
ele chora. E uma sensibilidade afetiva. Se vocés The déo a confian-
¢a de que ndo se passa nada, ele fica bem. Se nota que em vocés
que alguma coisa se passou, entio ele nio fica seguro e, portanto,
€ provavel que chore.

A afetividade ¢ desde o inicio uma forma de compreender,
s6 que € a primeira porque é pré-verbal, é mais inicial e confusa.
Confusa porque ainda nio h4 distingées entre o fora e o dentro, s
¢ psiquico ou se € fisico. Desde o inicio a afetividade é sensibilida-
de afetiva a0 que se passa. Com o desenvolvimento e a maturagio
o individuo adquire a capacidade de circunscrever conceitual-
mente e verbalmente o que vive. Ha muitos adultos que nfo tém
muitos conceitos. Podem ter conceitos no sentido de referéncias

a objetos mais concretos, como uma garrafa d’dgua; mas nio tem

conceitos mais abstratos e complexos. E na verdade nio precisam
nada deles, isso ndo € preciso para viver. As vezes convém té-los,
usar nosso aparelho conceitual para algumas coisas, mas realmen-
te imprescindivel nio é.

Anguistia e medo

A compreensio afetiva €, portanto, um todo. Este todo fun-
cionando, em exercicio - que é o exercicio de ser “af”, enquanto
ambito da manifestagdo de tudo quanto h4 - é muitas vezes indis-
tinto, e tanto mais indistinto quanto menos definido seja o objeto.

32

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

I'or exemplo, a angustia, exemplo consagrado de Heidegger. A
ipstia ¢ uma espécie de medo, e de fato ele trata de sua relagio
com o medo, dizendo que ela ndo ¢ igual ao medo. Em alemio,
i/ significa medo, que pode traduzir-se por angustia ou medo.
Maw temos que fazer uma distingdo usando o sentido daquilo
(ue Heidegger diz, e ndo s6 a palavra, pois a palavra por si s6, em
leinio, ¢ a mesma para medo ou angustia. Medo - que depois ele
ciplicita como Fiireht, palavra que s6 significa medo, distingue-se
e Angst, que significa medo no sentido da angustia - é o senti-
mento que noés temos de um perigo, ante esse perigo. Ou seja, eu,
jor exemplo, vejo uma cobra 14 fora. Eu tenho medo da cobra por
wpuilo que ela €, pois eu sei que ela é potencialmente perigosa. E
i nio tenho angustia da cobra, né? Mas eu posso sentir em uma
noite, 0 que as criangas sentem com muita frequéncia: as “anguis-
(i noturnas”. Do que € que a crianga tem medo nesses medos
noturnos? Ela ndo sabe. Tem medo de um perigo qualquer, nio
ihe qual. A diferenga de medo e angustia é essa: ver um objeto
‘luro, e portanto podemos dizer que o medo é um sentimento
ultra racional, é o sentimento que nos ajuda a estar prevenidos
diante de situagdes potencialmente perigosas. A angustia € o sen-
(it se apavorado, inquieto em varios matizes, sem saber porqué:
1o hi propriamente uma razo, um objeto.
[Heidegger vai explorar essa ideia da angustia dizendo que
| anglstia tem um aspecto que ndo € s6 negativo. Entretanto, a
mpistia pode chegar a causar uma tal alteragio nas pessoas ditas
anpustiadas, de tal forma que elas ndo conseguem viver. Umas
das razdes por que vdo ao psicélogo é por causa da angustia. E
vocés no plantdo devem apanhar de vez em quando pessoas que
(¢m, por exemplo, um ataque de panico. O pénico nio é angus-
(i1, mas tudo se conecta. H4 matizes diferentes, diz Heidegger,
e um mesmo sentimento radical que é o sentido de um perigo
imdefinido, mas absoluto. De forma absoluta, até poderiamos di-
ser que esse sentido profundo é o medo da morte, mesmo que
nio tenhamos consciéncia disso. O bebé nio tem consciéncia da

33



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

morte, mas no fundo o que teme é por sua vida. Ele ndo tem mais
nada o que temer. No fundo, é sentir uma inseguranca absoluta ¢ |
uma incerteza.

Quando Heidegger vai assumir a citedra que o mestre Hus-
setl deixou vaga, ele fala o que é a Fenomenologia a maneira dele,
fala sobre o que ele pensa sobre a Fenomenologia. Entio o que ele
vai dizer é que o mais importante na Fenomenologia nio é essa
esséncia captada pelo olhar noético, mas o preceder da totalidade |
da realidade 2 qual pertencemos. De repente, sem eira nem beira,
em total perplexidade e em sentir-se exposto: o ser humano ca-
racteriza-se por estar continuamente exposto. Mas, felizmente, |
ndo nos damos conta disso em todos os momentos da nossa vida,
porque sendo nio viverfamos, estariamos sempre no sufoco. Por- |
tanto, o dar-se conta disso tem uma caracteristica muito impor-
tante que ¢, no fundo, o permitir - apesar de ser negativa, apesar
da angustia que se assenta, apesar do incémodo - perceber, ao fim
e ao cabo, que estamos vivos e expostos 2 morte. Isso é perceber a
nossa condi¢gdo humana.

Ser mortal como condicio humana

Para Heidegger a condi¢io humana é a condi¢io de mortal.
Em Ser e Tempo (Heidegger, 2012) menciona isso com uma ex-
pressdo que induz muito a erro, que € a expressio ser-para-morte.
Parece que nés somos para a morte, ou seja, que nossa finalidade
¢ morrer. Ndo € isso o que ele quis dizer. O que ele quis dizer é
que estamos expostos, em qualquer momento, 4 morte. O para,
ndo s6 no portugués como nas restantes linguas latinas, d4 uma
ideia errada, induz a erro. Portanto, a nossa condigio é a condi¢io
de mortal. Mais no final da vida, a partir dos anos 50, Heidegger
fala uma e outra vez sobre o ser mortal, para o qual os gregos nos
alertaram, muito especialmente a Antigona de Séfocles, 4 qual
Heidegger dedica muita atengo. Ele chega ao famoso “canto dos

34

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

vielhos tebanos”, primeiro canto do coro da Antigona, que é um
(i lo muito importante para ele.

() que quero mostrar é porque o Heidegger acabou por ser-
vitde base a uma forma de abordagem psicoterapéutica que vocés
devem conhecer pelo nome da Daseinsanalyse. Depois da guerra,
portanto a partir de 1946, ele entra em contato com o psiquiatra
Vledard Boss, que o desafia a dar uma formagio aos psiquiatras
e Zurique. Boss era professor na universidade de Zurique. De
1959 até 1969, Heidegger dard ligoes para os psiquiatras justa-
miente no sentido de oferecer a sua visdo, que tem muito de base
e Ner e Tempo. Embora ja seja um perfodo mais tardio, basica-
miente o que ele fala é de Ser e Tempo para esses psiquiatras. E essa
¢ 1 hase do desenvolvimento por Medard Boss, dessa via que € a
wiilise existencial, aqui no Brasil chamada de Daseinsanalyse.

Ao chamar atengéo basicamente para o que o ser humano ¢é
o mundo, é um ser-no-mundo, o ser de tudo quanto hd e € nesse
miesimo mundo: é produto cultural, é transformagio cultural. Isto

¢ i1 a0 longo da histéria. Mas, ao mesmo tempo, Heidegger
ciicontra como parte fundamental da Fenomenologia a impor-
tincia da afetividade, transformando-a numa metodologia muito
inportante para entender o ser do ser humano. A afetividade e o
cvemplo que nés estamos a utilizar, da angustia, é que através da
mpustia de repente nos sentimos completamente suspensos, no
micio do nada. Tudo desaparece. Mas s6 pode desaparecer tudo
porque nés temos consciéncia do tudo, ndo é? Esse tudo € o ser.
I"ortanto, na experiéncia de que tudo desaparece, na experiéncia
(o “nada”, estamos a fazer a experiéncia do ser, estamos a perceber
o uer. I8 eu percebo o ser, isto é, o ser aparece-nos na forma que
¢ hossa, na maneira como ndés somos. Assim estamos a refletir
wbre a existéncia.

O que nés podemos pensar que é o desaparece{ do ser? O
desaparecer de tudo é o desaparecer de nds préprios. E a morte, e
1+ morte que implica no desaparecimento de tudo que ¢ de fora e
e mim préprio. Qual é a experiéncia, por exemplo, de um suici-

35



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

da? O desistir de tudo. Esse desistir de tudo, que permite o ato, é
uma espécie de realizagio daquilo que aparece na angtstia. Nem
toda angustia leva a isso, e em certo nivel ela é uma experiéncia
importante. Ndo direi que é banal, nem vulgar, mas com toda
certeza ela jd aconteceu a todos. Nio é uma experiéncia rarissima.
A todos nés acontece alguma vez a experiéncia da angustia. Mas
1ss0 que experimentamos ndo nos leva ao suicidio. Eu estou a
chamar a atengéio para isto, porque a forma mais radical ¢ essa
do suicidio, pois é o desaparecimento de tudo a0 mesmo tempo.
Quem é que passou a vida a falar da angustia, 2 dar uma |
explicacio para angustia neste mesmo tempo, 1929, em que Hei- ]
degger estava a falar destas coisas? Freud. O nascimento da psi-
candlise é extremamente importante, pois marca um ambiente
cultural de certa maneira afim a0 pensamento de Heidegger. Ou
seja, Heidegger foi escrevendo e manifestando seu pensamento
numa época em que o ambiente cultural estava preparado para
entender aquilo que ele estava a oferecer, de uma determinada
maneira. Fu trouxe aqui um pequeno texto que d4 a ideia de
como este pensamento de Heidegger foi recebido na altura em
que foi aparecendo. Eu o escrevi h alguns anos, justamente para
um coléquio de Psicologia, e é um texto sobre a experiéncia do
tempo (Borges-Duarte, 2013). Mas o que eu queria ver era essa
parte inicial, para entender como surge e como € aceito o pensa-

mento de Heidegger:

A ideia da anilise existencial com a psicanalise
ao fundo

Numa carta a Karl Lowith, um dos discipulos de Heidegger,
de agosto de 1927, ano em que a obra Ser ¢ Tempo foi publicada,
Heidegger refere-se de veemente maneira ao que considera uma
clara alteragido do seu pensamento por Lowith e diz: “a razdo pela |
qual tenho me interessado tio pouco pela psicanilise é porque

36

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

lundamentalmente, do ponto de vista filoséfico, e no que respeita
i problemas centrais, ela ndo parece suficientemente relevante
[I'ortanto nio lhe interessa a psicanilise, porque ndo vale sufi-
Jentemente a penal. Becker [que é outro de seus discipulos] e
o retorceram desde o principio minha hermenéutica da fac-
ficidade A maneira da psicanilise, forcando meu trabalho numa
jeiipectiva em que ele nunca se moveu.” (Heidegger, 1992).
A designacio hermenéutica da facticidade indica que a con-
veini i vinha de muito antes, ou seja, ndo ¢ de 1927. Lowith
i1 vinha a conversar com o mestre acerca destas coisas de mui-
(v antes. Quando, numa primeira grande versdo articulada em
(i letiva, em 1923, Heidegger apresenta sua ontologia, ndo
tiiha ainda inventado a designacio de ontologia fundamental,
plo que fala de uma “hermenéutica da facticidade”. Lowith, que
o assistiu de forma direta a esse curso teve, contudo, acesso aos
i lutorios de um dos assistentes, de quem fez uma cépia para seu
o pessoal. Tera sido com esse ponto de partida, podemos sus-
|itar, que mais tarde terd procurado entender Ser ¢ Tempo. Ora,
Heidegger caracterizou-se por fazer uma interpretagao de todos
v prandes pensadores da histéria da Filosofia. E um dos filésofos
(e mais histéria da Filosofia sabia e deu a conhecer. Mas foi
¢in aparente pretexto histérico, isto €, sem o propésito de in-
feipretagio de nenhum autor, como até ai tinha sido o caso, que,
naquele Gltimo curso da primeira etapa de Friburgo, ele deu um
novo sentido 2 palavra hermenéutica, como auto-interpretagio da
[1cticidade — ou seja, como a tarefa de tornar acessivel a si mesma,
cin cada caso, a propria existéncia: o Dasein. Portanto, ele passou
i lular da hermenéutica ndo como aquela técnica e metodologia
(ue Dilthey propunha para a interpreta¢io dos textos, mas da ir‘1—
(erpretagio do ser humano no seu exercicio de existéncia prépria
¢, portanto, no fundo, poder extrair a compreensdo daquilo que
nos realizamos vitalmente sem prestarmos atengao.
A novidade destas licdes ndo reside s6, especificamente, na
(ermidtica — em que, numa linguagem ainda nio definitiva, apare-

37



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOG

cem ji os temas centrais de Ser ¢ Tempo — mas no fato da desig-

na¢do hermenéutica se utilizar totalmente 2 margem do seu ha-

bitual contexto histérico-filoséfico. O ser humano aparece como
quem, no seu viver cotidiano, necessita interpretar-se a si mesmo.
Ja estdo a ver por onde é que vai a Psicologia? Por isso, ele vé o
seu passado a luz de como presentemente se encontra. No hoje
dd-se o que passou. O nosso passado nio ficou l4 para tris, nosso
passado é o que trazemos sempre conosco, € o que nos faz viver.
Nés somos o nosso passado vivo. Portanto, dé-se o que se passou
num estar interpretado, ¢ s6 nesse estar interpretado, que vem de
trds, podem surgir propésitos. A palavra alemi para propositos
€ Vorhaben, que significa um “ter prévio”. E um ter de antemio,
como propésito, aquilo que ainda néo é. Aqui hd uma espécie de
viver o tempo: o ter prévio daquilo que ainda nio é.

Essa tor¢do da interpretagio proposta por Lowith - se bem
que se compreenda que seja rejeitada por Heidegger, no uso de
seu legitimo direito, ante leituras enganadoras - nfo parece as-
sim tdo torcida. A hermenéutica fora até entfio ciéncia e arte da
interpretagdo, quer de textos e de seus autores, quer da lei. A des-
locagdo do contexto de uso para a vida cotidiana, ou existéncia
fatica, aproxima claramente a intencio filoséfica de Heidegger
da problemitica freudiana, entendida nio tanto no que tem de
constituicio de uma via terapéutica e da respectiva intervenc¢io
interpretativa, mas no que permite compreender do ser 2 maneira
dos humanos.

Léwith (2013) tem uma obra cujo nome ¢ O individuo no

papel do ser-com-outro, que aparece logo a seguir a Ser e Tempo, em |

1928. Aprofunda, num sentido antropolégico, essa relagio eu-ou-
tro. Lowith nio foi, decerto entio, o tnico que se deu conta des-
ta proximidade. Em 1942, Binswanger — psiquiatra inicialmente
discipulo de Jung, o qual o apresentou a Freud, de quem se apro-
ximou — foi o primeiro a conceber uma forma de enquadramento
do trabalho psicoterapéutico no que chamou “Existential Analy-
s¢”, cujas coordenadas procurou explicitamente em Ser ¢ Tempo de

38

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

I'leidegger. Embora também mencione a importancia da Feno-
mienologia, o ser na concepgio dialégica de Martin Buber, sem se
cuquecer de mencionar o trabalho de Lowith.

Nio vou continuar a ler este texto, pois somente estava a
lmar a atengdo para esta proximidade da problematica de Ser

lempo naquilo que tem de expressdo do ser humano como ser-
no-mundo-uns-com-os-outros, de tal maneira que o ai no mun-
o em que o préprio é, em que o préprio constrdi, se dd o ser
¢ tudo o mais. Nisso aparece uma maneira de ser que permite
rompreender antropologicamente o ser humano, mas também
ulerece de forma embriondria uma maneira de acompanhar o ser
liimano na terapia. Dai que muito mais tarde se possa ter de-
cnvolvido essa via, quer por Binswanger, que foi o primeiro a
Lilar disso, quer por uma via um bocadinho mais independente,
s que também surgiu daqui, que é a da logoterapia, de Viktor
I'vankl. Viktor Frankl ndo tem relagio com Heidegger, mas estd
nesse mundo, levando em conta a questio do sentido em que ele
poe especialmente a atencdo. Por fim, pode ser também pela via
o Medard Boss.

Portanto, considero mostrado o meu propédsito que era de
dizer que a Fenomenologia tanto em Husserl como, sobretudo
¢ IHeidegger oferece uma base muito importante e muito inte-
ressante para trabalhar em terapia.

E importante perceber que quando a gente traz o passado,
(e certo modo é um passado que também tem um certo movi-
mento de projecdo, no sentido de ir para diante. Acredito que isso
nio tenha s6 a ver com a andlise existencial ou com uma terapia
e tipo psicanalitico, tem a ver com terapia, de modo geral, e,
swobretudo, com o modo préprio de ser humano.

Freud quando pensa no tempo, pensa no tempo linear. Mas
(uando exerce como analista, ndo estd no tempo linear. Hd um
psicanalista que se chama André Green, morreu hd dois anos. Ele
(em um texto que eu acho 6timo, em que ele tematiza justamente
o tempo da andlise e diz o seguinte: “tentei descrever como o

39



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGI

tempo na sessio funciona. Acho que o analista no seu trabalho
presta atengo e de repente compreende que tal elemento, per-
tencente a uma cadeia associativa, tem conexdes indiretas com o
elemento anterior. A isto chamo eu de reverberacio retrospectiva.
Mas por outro lado o analista vaj ouvindo, e ouvindo algo que ele
prevé como antncio do que o paciente vai falar disso ou daquilo,
0 que € uma associa¢io prospectiva, a que eu chamo de gnseci-
pagao enunciadora. O que cada um tem que compreender é que a
linearidade da associacio nio tem importincia nenhuma. O que
importa ¢ a conexio que pode ser feita para tris e para frente.
Chamo isso de radiacdo associativa. Ha que prestar aten¢do ao
movimento e 2 irradiacio do significante, e 4 maneira como co-
necto os significantes quer com os traumas, quer com memdrias
¢ afetos anteriores. Todo este movimento € um movimento de
separacdo e de encontro. Se aproximar do analista e de se afastar
dele. E isto que a chamo de movimento.” (Green, 2008, p- 1039).

Eu costumo falar do tempo em Heidegger de duas manei-
Ids: como o tempo que ele caracteriza como fempo extdtico, que é
tempo prospectivo e retrospectivo, é o langar do vivido no futuro
em cada instante; e aquilo que eu chamo o tempo estdtico. Nio é
ele que diz essa palavra, sou eu que digo. Estitico por qué? Porque
€u vejo o tempo passar no horizonte como se fosse numa tela de
cinema. Nés vemos passar o movimento. Esse movimento é mo-
vimento, mas é um movimento af i frente, parado, dentro da tela,
situado. E o tempo do relégio, o tempo cronolégico, esse tempo
linear. Enquanto que o tempo vivido, o tempo enquanto o vamos
vivendo, vamos vivendo e produzindo. Produzimos langando-nos
e projetando-nos no futuro. Mas aquilo que projetamos no futuro
¢ aquilo que ji somos, ou seja, é aquilo que dirfamos passado. Mas
nio ¢ passado. E vivido, mas nio passado. Ele continua ativo em
nds, continua vivido.

E ¢ engragado porque encontrei esse texto do André Green
que diz exatamente isso. O que ele diz é equivalente ao tempo
extitico de Heidegger. E aquele que se manifesta na sessio do
analista.

40

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

Irei percorrer agora o tema do sentido. E um tema E tanj
(0, mas irei tecer algumas consideracdes a respeito. O sentido é
1 compreensdo afetiva articulada ja em palafvra, obra, at?, ge,sto.
()u seja, a realiza¢io desse processo é o sentldo.’E o sentido Gas
mesmo tempo dar sentido e perceber sentido. N?s damos sentido
1 garrafa, como tal garrafa se mostra: ¢ um rec1pfente que leva i
liquido dentro, posso agarrd-la e beber dela. N6s damos sentido.
Mas esse sentido € o sentido que eu ji percebo na garrafa, por-
(ue vivo na Terra e sei que se fabricam garraffis d’dgua. J4 sei Eie
antemao que isso é uma garrafa com dgua. Até mesmo. se‘eu nao
soubesse 0 nome. Essa ¢ a diferenca entre sentido e significado.
Significado é a garrafa d’dgua. o

E uma questdo que, as vezes no trabalho clinico, se acaba
indo pelo significado e nao pelo sentido. Os nomes ;\qudam,
pois saltamos com eles um nivel de compreen?ﬁo. Ma\s as vezes
cles nos prendem, nos prendem com os conceitos. E as vezes o
trabalho terapéutico fica um pouco ai e se perde. Por .exemplo, (?
terapeuta e o psiquiatra estdo mais’preocupados em dlze.r: 'este .e
csquizofrénico, este € borderline. E importa’nt.e saber distinguir
0s casos, mas € importante minimamente. E importante o que
nos fazemos disso. Portanto, a designac¢do néo € o que realmente
importa.

d Uma crianga, por volta do primeiro ano de vida, quando
uma porta bate, por exemplo, ela ji olha para o aflulto ao redor e
fala: susto. Isso quando a porta bate, quando alguém ‘F)erra, enfim,
quando ela sente algum medo de alguma coisa ele vai nomeando
de “susto”. Mas o sentido ela ja tinha. Ela comega a dar expres-
si0, ela identifica com palavras. Portanto, o fenémeno chega até' a
palavra. O gato também se assusta, mas ndo tem palaj/ra. Qu seja,
esse ndo poder dizer palavra é o que faz com que nio haja Epa
civilizagio de gatos, e haja uma civilizagio de Seres hNumanos. Nés
temos um salto que permite a construgio e edlﬁcagﬂao Elo mundo.
[ por isso que Heidegger diz dos animais que sio pobres do

mundo”.

41



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGIA

Gostaria de retornar agora ao tema da afetividade, o qual
falei o minimo possivel, e dou-lhe muita importincia. Heidegger
utiliza a palavra Befindlichkeit, a qual é uma invengao dele. Ele
transforma em substantivo um adjetivo, que por sua vez vem de
um verbo que significa “como me sinto”, como eu me encontro,
como se encontra cada um. Esse “encontrar-se” é o encontrar-se,
por exemplo, no humor: se estou de bom humor, se estou de mau
humor. E uma espécie de osmose com o meio. Portanto é uma
sensibilidade porosa ao meio. E essa porosidade ao meio é aquela
que me pde, com maior humor ou menor humor, mas com esse
humor, que eu tenho, eu também transformo o ambiente. E o
exemplo da garrafinha meio cheia ou meio vazia. O que estd de
bom humor vé a garrafa meio cheia, ndo é? O que estd de mau
humor ja vé a garrafa meio vazia.

Portanto, a maneira como eu vejo, a maneira como eu sinto,
a forma como eu sou afetado pelo exterior € a0 mesmo tempo
como me deixo afetar com afei¢do... Em portugués temos mui-
ta riqueza, porque podemos dizer afécdo, que significa ser afeta-
do pelo extetior e afeigdo, que é a mesma palavra, mas com uma
evolugio fonética e seméntica, que significa o eu ficar afetado e
afetar. Afeicio é o meu apego aquilo que me afeta. E disso que
Heidegger esta a falar, que, portanto, implica a0 mesmo tempo
influenciar o fora e o dentro. Entdo a afetividade ¢ o primeiro
momento compreensivo, e depois permanece ld. Por exemplo, vo-
cés simpatizaram comigo, porque sendo ndo aguentavam o que eu
estava a dizer. E o que acontece em uma aula. Imagina o que é um
professor com o qual se antipatiza. Aguentam-no, mas realmente
a coisa nio vai. Por qué? Porque a compreensiio se di com o afeto.
Se nio hi afeto, nio chega a desenvolver-se a compreensio. O
afeto é o primeiro momento da compreensio.

Portanto a afetividade tem essa caracteristica que é impor-
tante, € depois ha diferentes afetos em particular. [£ parecido com

a emogio, mas nio é meramente a emogio. [5u considero que a
emogdo é o nome que usamos basicamente para exteriorizagao
42

HEIDEGGER PARA PSICOLOGOS

dos nossos estados interiores. E a exteriorizagdo dos nossos es-
tados interiores. E a manifestagdo do estado. Por exemplo, se eu
tenho vergonha, eu coro. A emogio traduz tanto em ter vergonha
como sua manifestagio em comportamento, por exemplo: o corar.
O afeto nfio é bem isso, mas tem a ver com a emogio. Ele se ma-
nifesta emocionalmente. Mas é nossa ligagdo 4s pessoas, s coisas,
4 nés proprios, as situagdes.

Por dltimo, irei me debrugar um pouco sobre a diferenca en-
tre Angst e Sorge. Sorge é o cuidado no sentido mais rico possivel.
Ou seja, Sorge ¢ preocupagio com nds proprios, com 0s outros.
Mas ¢ também o “ter cuidado”. O cuidado de estar alerta, quando
dizemos “cuidado!” é Sorge. Mas é também a mie que cuida do
bebég, é ser cuidadoso. Mas a0 mesmo tempo ser vigilante, atento.
Também tem a ver, por exemplo, com o estar ocupado em fazer
coisas, fazer pela vida. E a realiza¢io do cuidado na maneira mais
habitual. Ir a0 supermercado e abastecer-se, por exemplo. Portan-
to, Sorge tem a ver com todos os aspectos daquilo que nés ligamos
com a palavra cuidado, que sdo amplos.

O cuidado para Heidegger tem, além disso, um segundo
matiz, que ¢ o exercicio do tempo. O cuidado é aquilo que cor-
responde a temporalidade do Dasein. O Dasein é temporal, o ai
¢ temporal. £ mais tempo que espago. Com o tempo, jd a partir
das “Contribui¢ées a Filosofia”, que é de 1936 a 1938, Heidegger
(2014) comega a utilizar uma expressio muito boa, que significa
do alemdo “o espago de jogo do tempo”. O “ai” é o espago do
jogo do tempo. E esse espaco do jogo do tempo na prética ma-
nifesta-se cuidando. Cuidando de nés, dos outros, do planeta. E
também no descuido. O descuido ¢ a forma privativa do cuidado.
Mesmo se estamos descuidando do planeta, essa ¢ uma forma de
cuidado negativa. E a falta de cuidado. Heidegger tem esses dois
matizes: o matiz real e o matiz mais formal que é o que se liga a
temporalidade.

Angst é realmente uma manifestagio de que somos cuidar.
Porque se nio fossemos capazes da angustia, nio seriamos

43



FENOMENOLOGIA EXISTENCIAL & PRATICA EM PSICOLOGIA

capazes de cuidar. A angustia aparece quando sentimos que
somos “cuidado” e algo ndo estd bem. E esse algo nio é uma coisa
em particular. Por essa via, pode-se pensar que este é o sentido de
plantio. E ai que a possibilidade do plantdo psicolégico aparece.
O plantio se efetiva por af, como um exercicio de cuidado.

REFERKNCIAS BIBLIOGRAFICAS

Borges-Duarte, 1. (2013). O Tempo do cuidado e o Tempo do mundo
na Anilise existencial heideggeriana”, in Casanova & Melo (Org). Fe-
nomenologia hoje 4. Rio de Janeiro: Via Verita, 163-189

Dilthey, W. (1986). Introduccion a las Ciencias del Espiritu. Ensayo de una
Jundamentacion del estudio de la sociedad y de la bistoria. Trad. J. Marias.
Prélogo de Ortega y Gasset. Madrid: Alianza.

Green, A. (2008). Freud’s concept of temporality: differences with cur-
rent ideas. Inzternational Journal of Psychoanalysis, 89,1029-1039

Heidegger, M. (1992). Drei Briefe M. Heideggers an K. [.6with, in Pa-
penfuss, D., Poggeler, O. Von der Aktualitit Heideggers, v. 2. Frankfurt:
Klostermann, 27-38.

Heidegger, M. (2012). Ser ¢ Tempo. Ed. Alemao/portugués de F. Casti-
lho. Campinas e Petrépolis: Unicamp e Vozes.

Heidegger, M. (2014). Contribuigées & Filosofia (Do Acontecimento Apro-
priador). Rio de Janeiro: Via Verita.

Husserl, E. (1998). El articulo «Fenomenologia» de Ia [inciclopedia

Britdnica, in Husserl, E. Invitacion a la Fenomenologia. Barcelona: Pai-

dés, 35-73,

Lowith, Karl (2013). Das Individuum in dev Rolle des Mitmenschen. Ein
Beitrag zur anthropologischen Grundlegung der cthischen Probleme. Frei-

burg: Alber.

44




Fenomenologia Existencial
& Pritica em Psicologia

1

|

Coloquios LEFE II:
Da oportunidade do didlogo

ORGANIZACAO:

Henriette Tognetti Penha Morato
André Prado Nunes
Pedro Vitor Barnabé Milanesi




